

Scanned by CamScanner

### فهرست مطالب



| مقدمه                                                                    | 0  |
|--------------------------------------------------------------------------|----|
| هنر ایران تا ظهور اسلام                                                  | V  |
| هنر دوران هخامنشي                                                        | 11 |
| هنر دوران سلوكيان                                                        | 10 |
| هنر دوران اشكانيان                                                       | 17 |
| هنر دوران ساسانیان                                                       | 14 |
| هنر اسلامی سده های نخست                                                  | 71 |
| هنر دوران امویان                                                         | 11 |
| هنر دوران عباسيان                                                        | 45 |
| هنر دوران حکومت های متقارن صفاریان، طاهریان،                             |    |
| سامانیان، آل بویه، آل زیار، غزنویان، غوریان                              | 40 |
| روند سفالگری اوایل دوران اسلامی                                          | 44 |
| هنر در کشورهای غرب ایران<br>هنر دوران حکومت های اتابکان زنگی، بنی اغلبه، | ** |
| طولونیان، ایخشیدیان، فاطمیون، ایوبیان، مملوکان                           | ** |
| هنر اسلامی سده های میانی                                                 | ٤٥ |
| هنردوران سلجوقي                                                          | ٤٥ |
| هنر دوران مغولان ایلخانی و تیموریان                                      | ۲٥ |
| هنراسلامی سده های متأخر                                                  | 10 |
| هنردوران صفويان                                                          | 10 |
| هنر دوران قاجاریه                                                        | ~  |
| هنر دوران ترکان عثمانی                                                   | 7  |
| هنر دوران گورکانیان هند                                                  | 17 |
| نتيجه                                                                    | 19 |
| فهرست منابع                                                              | 41 |
| فهرست ا مام ت ا                                                          | 44 |









پیش از تاریخ، مردمی در فلات ایران میزیستند که نژاد و زبان شان بر ما آشكار نيست. ولي محقق است، كه ساكنان اوليه اين سرزمين، در اواخر عصر حجر و اوایل عصر مفرغ، دارای صنعتگران ماهری بودهاند. بنابراین، قبل از پیدایش و اختراع خط، ایران دارای تاریخ طولانی در زمینه پیشرفت صنایع می باشد. فلاخنهای سنگی، سلاحها، زینت آلات فلزی و اشیاء سفالی، که از طبقات مختلف این فلات به دست آمده، مبّين تمدن مردم اين سامان در اعصار قديم است. ا اگر به سیر تمدن در جهان بنگریم، پیوسته با این حقیقت مواجه می شویم، که ایرانیان، در طول زندگی خود بر روی نجد عظیم ایران، بارها عامل انتقال بزرگ مدنی و فرهنگی شدهاند؛ و از این راه، بزرگترین خدمات را به دنیای شرق و غرب ارائه نمودهاند. آ موقعیت خاص جغرافیایی فلات ایران، تاثیر شگرفی در پیشرفتهای تاریخی و هنری ایران باستان گذاشته است. در واقع، مجاورت این سرزمین با بینالنهرین در غرب، دسترسی آن به آبهای ازاد در جنوب، دریای خزر در شمال و قرار گرفتن آن در میانه پل شرق و غرب، باعث گردیده دارای موقعیتی ویژه باشد؛ و به نوعی گذرگاه اقوام مختلف، در طول تاریخ گردد. " به طور خلاصه، می توان گفت: پیش از آمدن مادی های آریایی به سرزمین ایران، تمدن وسیعی در این کشور کهنسال، گسترده بوده است. ما از بومیانی که قبل از مادی ها در فلات ایران می زیستهاند، اطلاعات چندانی نداریم؛ همچنین از نژاد، مذهب و آداب و رسوم آنها نیز بیخبریم؛ اما بر اساس کاوشهایی که در نقاط مختلف ایران صورت گرفته، تمدنی بس کهن، در این منطقه وجود داشته است! از آثار به دست آمده، در می یابیم که ساکنان سرزمین ایران پیش از آمدن مادها، کشت و زرع و پخت و پز میدانستهاند، از اهلی کردن دامها اطلاع داشته، شهر و دهات ساخته و خانواده را

ا- علینقی وزیری، تاریخ عمومی هنرهای صوره تهران، نشر هیرمند، ۱۳۸۰ ص ۱۱۵.

۲- ذبیح الله صفا، دورنمایی از فرهنگ ایرانی
 و اثر جهانی آن، تهران، انتشارات هیرمند،
 ۱۳۷۵، ص ۱۹.

۳-فرهاد گشایش. تاریخ هنر ایران و جهان. نهران. انتشارات عفاف. ۱۳۷۹. ص ۱۹٦.

هسته مرکزی اجتماع، قرار داده بودند. نقش حیوان نیز در هنر دوران مختلف در کنار نقوش هندسی، به شیوه های تجریدی و رمزی ترسیم می شده است. در همه دوران باستان، هنر ایران، نیروهای آسمانی را میجوید و میکوشد، تا با وسایلی که دارد، با این نیرو ارتباط برقرار سازد. از کهن ترین زمان، اگر چه هنر امری عادی و معمول بود، ولی ایرانیان برای زیبایی، مقامی بلند قائل بودند! كما اين كه هنر ايراني، بر تزيين مبتني است. این تزیینات، که گاهی نشان دهنده عادات و عقاید دینی بوده، می توانسته عمیق ترین تاثیر را از نظر روحی به وجود آورد. بسیاری از شاعران و نویسندگان در اشعار و حکایات خود از مفاهیم عمیق و اندیشه های بلند عرفان اسلامی و حکمت الهی ایران باستان مهره گرفتهاند. هنرمندان مسلمان نیز از این نعمت بی نصیب نبودهاند. آنها هم جلوههایی رمز گونه از حکمت و عرفان ایرانی-اسلامی را در آثار هنری خویش متجلی ساختهاند. در گذشته استادانی که خود اهل سیر و سلوک بودند به تعلیم و راهنمایی هنرمندان می بر داختند. هنر مندان در محضر آنها آیین و اسرار رموز آموزی را در يوشش أداب مذهبي أموخته و از طريق همين ارتباط روحاني، نظریههای جهان شناختی و متافیزیکی را که مبنای نماد پردازی هنر اسلامی است فرا می گرفتند. این آثار ارزشمند، که در واقع معرف فرهنگ و تمدن ایرانی هستند دستاورد تلاش متمادی هنرمندانی است که با اعتقاد، ایمان و ابتکار در تکامل و توسعه هر چه بیشتر هنر و معماری به ویژه در دوران اسلامی مشتاقانه و با علاقه كوشيدهاند. اين اثر با هدف تكميل مطالعات هنر اسلامي بر آن است که نظر اندیشمندان، فرهیختگان و هنرمندان مسلمان ایرانی و غیر ایرانی را به این نکته معطوف کند که هنر، رسانهی فرهنگ، عامل قدرت بخش به ملتها در برابر چالشهای اسلامی و بزرگی چون چالش جهانی شدن است. فرهنگ غرب این قدرت را دارد که تحت فرآیندی چون یکسان سازی، فرهنگ و هنر پیرامون را در خود جذب کند و هویت ملی و فرهنگی ملتها را مضمحل کند و آنها را تابع قوانین و ارزشهای خود کند. لذا هنر هر کشوری می بایست با پشتوانه قوی مذهبی، فلسفی و اندیشه حکمی ارزشهای دیرینهی خود را بازیابد و به آن پر و بال و قداست ببخشد. مباحث این کتاب، شروع مطالعه وتحقیقی است در این باب که با بیانی ساده و مختصر به شرح ویژگی های هنر ایرانی - اسلامی می پردازد. درکتاب ها و مباحث بعدی به تفصیل هر یک از دوران های هنر اسلامی، در کتابی مجزا مورد بررسی و مطالعه قرار خواهد گرفت. مطالعه این سلسله مباحث، به دوستداران هنر اسلامي، على الخصوص هنرمندان ايراني توصيه مي گردد.



 ٤- علينقى وزيرى، تاريخ عمومى هنرهاى مصور، پيشين، صص ١٢١و١٢١.



### هنر ایران تا ظهور اسلام



از دوره پارینه سنگی نجد ایران، در کاوش غاری، در تنگ پبده کوههای بختیاری، شمال شرقی شوشتر، ابزار و سلاحهایی از سنگهای ناصاف به اشکال: چکش، پیکان، تیغه و تبر سنگی (تصویر ۱) و در نواحی همیان ، میرملاس دوشه از توابع لرستان، تصاویر جانوران و آدمیان منقوش بر صخرههای قائم به رنگ های سیاه، زرد و سرخ یافت شده؛ (تصویر ۲) که قدمتشان، حدوداً به ۱۵ هزار سال قبل از میلاد میرسد. صاحبان این آثار از راه شکار دسته جمعی، صید ماهی و یا گردآوری ریشه و برگ گیاهان، غذای خود را به دست می آوردهاند.

دوره نوسنگی ایران، از میانه هزاره هفتم قبل از میلاد آغاز شد؛ که آثار به جا مانده از آن، عمدتاً با ابزارهای سنگی صیقل خوردهاند. جامعه آن روز، متشکل از مردم یا طایفههایی بودند که در دشتی حاصلخیز اقامت گزیده؛ و از راه کشاورزی و دامداری معیشت خود را تأمین میکردند. لیکن، درباره این دوران کهن، یافتهها و مداری، ناقص و نظرات در شناخت اقوام یا نژادهایی که در نجد ایران میزیستهاند، بسیار مبهم است! هزاره پنجم تا سوم قبل از میلاد در سرزمین ایران، معروف به دوران مس و سنگ

احمد بهمنش، تاریخ ملل آسیای قدیم،
 تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷٤،
 س۳۲.
 ۱۲- همان، ص ۱٤.



تصویر ۲: سوار، پرنده و شگارگر، نقاشی صخره ای، همیان جنوبی، دوره پارینه سنگی، غار میرملاس، لرستان.



تصویر ۱ : ابزارهای سنگی، ازغار تنگ پیده، کوههای بختیاری، دوره ی پارینه سنگی.

از همان اواسط هزاره پنجم، در قسمتهای مرکزی و شمال شرقی ایران نیز، تمدنهایی شکل گرفت. از جمله ی آن تمدنها می توان به موارد زیر اشاره داشت:

تپهای نزدیک کاشان، که آثار مکشوف در ژرفترین لایه آن، نمایانگر معیشت ابتدایی جامعهای از کشاورزان است. تمدن  ۷- احمد بهمنش، تاریخ ملل آسیای قدیم، پیشین، ص۱۵.
 ۸- پرادا ایدت، هنر ایران باستان، ترجمه ی یوسف مجید زاده، تهران، انتشارات دانشگاه

تهران، ۲۰۳۷ شاهنشاهی، صص ۷۷ – ۲۹.

مورد مطالعه و کاوش قرار گرفته است. در آن دوران با این که ابزارهای سنگی نیز هنوز کاربرد داشت، مس نیز در ساختن پارهای ابزار و اشیا به کارمی رفت. در این دوره نیز، سفالگری متقوش، مهرهای کنده کاری شده با علامات، اشکال هندسی و تصاویر، رواج یافت.

در اواخر هزاره چهارم قبل از میلاد قومی شناخته شده و صاحب تمدنی تکامل یافته، به نام عیلامیان، کشور عیلام را در جنوب غربی خاک ایران، که شامل: خوزستان، قسمتی از ایالات فارس کنونی (ناحیه انشان یا انزان باستانی) و نیز بخش جنوبی زمینهای پست دو رود دجله و فرات است، تأسیس کردند؛ و پایتختش را شهر شوش قرار دادند. (حدود و مرزهای کشور عیلام به درستی شناخته نشده است). شفالینههای نخودی رنگ مکشوف در کاوشگاه شوش، که به لحاظ زیبایی و ظرافت در جهان مشهورشده اند، نمایانگر صنعت پیشرفته سفالگری آن سامان هستند. (تصویر ۳)



تصویر۳: جام منقوش، سفالینه از شوش، حدود ۵۰۰۰ تا ٤٠٠٠ قبل از میلاد، موزه ی ایران باستان، تهران.

چشمه علی مکشوف در جنوب شرقی تهران، که از کاوش آن ابزارهای سنگی و استخوانی خوش ساخت و سفالینههای پیشرفته با نقوش زیبا، به دست آمده است.

به عنوس ریبه به حصار در نزدیک شهر دامغان که متعلق به هزاره سوم تمدن تپه حصار در نزدیک شهر دامغان که متعلق به هزاره سوم قبل از میلاد بوده؛ و در کاوشهای آن، علاوه بر ظروف سنگی و سفالی، اشیاء فلزی نیز به دست آمده است.

همچنین، مراکز تمدن دیگری، از روی یافتههایی در استرآباد همچنین، مراکز تمدن دیگری، از روی یافتههایی در استرآباد (گرگان) و در نواحی مختلف دشت قزوین متعلق به آن دوره، شناسایی شدهاند.

در اوایل هزاره دوم قبل از میلاد، دوره مفرغ با اختراع و به کارگیری همبسته مس و قلع، (به نسبت ۹ جزء اولی و یک جزء دومی) آغاز شد. در میانه هزاره دوم، دسته هایی از یک نژاد سفید پوست هندو- اروپایی از دو سمت مشرق و مغرب دریای خزر، یعنی یکی از ناحیه دو رودخانه آمودریا و سیردریا، جیحون و سیحون، شمال شرقی خاک ایران و دیگری از مشرق دریای خزر آمدند و به نام هندو- ایرانی خوانده شدند. گروهی از آنها به دره سند سرازیر شده؛ (حدود ۱۵۰۰ قبل از میلاد) و گروهی دیگر، وارد ایران شدند و در استرآباد سکونت گزیدند. از میان ایشان بود که زرتشت و آیینش حدود سده هشتم قبل از میلاد برخاست. آنها که از راه قفقاز، به داخل ایران نفوذکر دند؛ متشکل از دو قبیله



تصویر £ : دهانه بند اسب. لرستان. سده های نهم تا هفتم قبل از میلاد. موزه ی متروپولیتن. نیویورک.

مهم، مادها و پارسها، بودند؛ که اولی در مرکز و شمال غربی ایران، حدود اصفهان، همدان و کردستان تا آذربایجان و دومی، کمی بعدتر در جنوب و جنوب غربی ایران (قسمتی از کرمان، فارس و خوزستان) مستقر شدند. پادشاهی ماد، به سال ۲۰۸ قبل از میلاد تاسیس یافت؛ و مرکزش هکمتانه (همدان) بود. این پادشاهی، یک قرن و نیم دوام یافت؛ و توانست دولت توانمند آشور را در ۲۰۵ قبل از میلاد منقرض کند و کشور خود را تا بخشی از آسیای صغیر، قبل از میلاد منقرض کند و کشور خود را تا بخشی از آسیای صغیر، گسترش دهد. پارسها، اندک زمانی بعد، پادشاهی هخامنشی را در خطه جنوبی ایران به وجود آوردند و در ۲۰۵۰ قبل از میلاد، کشور ماد را مسخر خود ساختند و با پیروزیهای بیشتر، امپراطوری بزرگ هخامنشی، استقرار خود را از دره سند و فلات پامیر تا خاک سوریه، مصر و یونان، تثبیت نمو دند. ه

حدود سده دوازدهم قبل از میلاد، کاربرد آهن رواج یافت؛ و بدین گونه، عصر آهن در ایران پدید آمد. در لرستان، که نزدیک به مرکز شوش و متأثر از فرهنگ و هنر عیلام بود، تمدنی پا گرفت؛ و در مفرغ کاری و آهنگری، پیشرفتی بی سابقه یافت. مصنوعات فراوان فلزی، که بیشتر از درون مقابر آن سامان به دست آمد، مشتمل است بر: ابزارهای مفرغی کنده کاری شده، انواع سلاحها و اشیاء آیینی ریخته گری شده، حاوی مفاهیم رمزی در اشکال جانوران مهیب، جنیان و موجودات اساطیری، همچنین صورتها و پیکرههای کوچک اندام آدمی، و نیز انواع دهانه و مالبند و دیگر ابزارهای مخصوص اسب و گردونه ۱۱ (تصویر ۲) سنجاقهای مفرغی ابزارهای مدرشت و مزین به شکل سر و شاخ چارپایان، همچنین آینهها و ظروفی که از مفرغ، برجسته کاری شدهاند در این گروه

 - پرادا ابدت، هنرایران باستان، پیشین، ص ۲۰۰.
 ۱۰ محمد نقی احسانی، هفت هزار سال هنر فلزکاری در ایران، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۲۸، ص ۲۲.



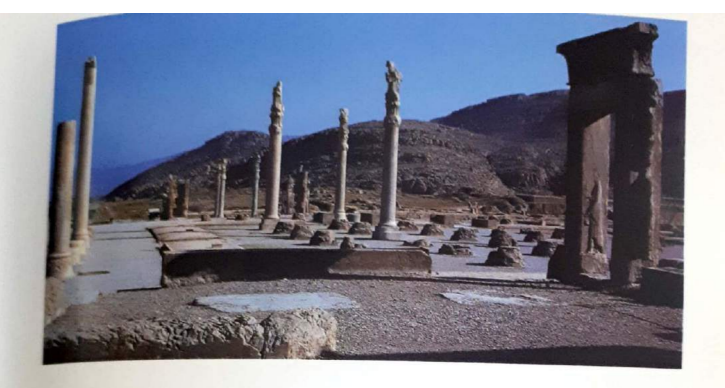
تصویر ٥ : سنجاق های نذری، مفرغ لرستان، آغاز هزاره اول قبل ازمیلاد، موزه ی ایران باستان، تهران.

جای می گیرند. (تصویر ٥) چنان که از یافته های تپه سیلک و سرخ دم معلوم میشود، این گنجینه بزرگ آثار فِلزی، در فاصله سدههای دوازدهم تا هشتم قبل از میلاد، و احتمالاً توسط نخستین مادهای تازه وارد، به وجود آمده است. حدود هشت قرن قبل از میلاد، در ناحیه مغرب دریاچه ارومیه، که در دوره باستانی، مانایی خوانده می شده و نیز در حسنلو که جایگاه کاوشهای اخیرتری واقع شده است، تمدن مانایی، صاحب هنری آمیخته از خصوصیات محلی با عناصر آشوری در مغرب و منطقهی اورارتو در شمال، (کشور باستانی در قسمت شرقی آسیای صغیر و اطراف دریاچه وان و ارمنستان) اوجود داشته است. با کاوشهایی که در ۱۳۹۷/۱۹٤۷ زیویه آذربایجان به عمل آمد، گنجینهای از اشیاء زرین، مفرغی و عاجی از دل خاک بیرون آورده شد، که همه متعلق به حدود قرن هفتم قبل از میلاد هستند. البته این در حالی است که در کاوشهای منطقهی حسنلو، (۸۵ کیلومتری جنوب ارومیه) بقایای کاخهایی متعلق به فاصله زمانی میان سده های چهاردهم تا هشتم قبل از میلاد، و نیز جامی زرین که بر سطح آن صحنهای اساطیری کنده کاری شده، به دست آمده است.

هنر دوران هخامنشی

در سال ۱۹۵۰ قبل از میلاد، آشور بانیپال فرمانروای قهار آشور، دولت عبلام را مغلوب و منقرض ساخت؛ و در نتیجه زمینه برای قدرت گرفتن دولت هخامنشی مساعد شد. در ۵۵۹ قبل از میلاد، کوروش، آسیای صغیر تا خلیج فارس را تسخیر کرد؛ و دو کشور آشور و بابل (جدید) را به ایران منضم ساخت. اندک بقایایی که از کاخ کوروش در پاسارگاد برجا مانده، نمایانگر آن است که وی، معماری با شکوه و تزیینات مختلط، مقتبس از هنر

۱۱- ریجارد. نفسرای، میراث باستانی ایران، ترجمه می مسعود رجب نیا، تهران، انتشارات علمی وفرهنگی، ۱۳۸۸، صص ۱۰۵-۱۰۶.



جمشيد، حدود ٥٠٠ قبل ازميلاد.

تصویر ۲: تالار بار عام داریوش، تخت اورارتو، آشور و بابل را میپسندیده است؛ و این از أن جهت بود که می خواست، کشورش وارث بر حق آن سه تمدن شناخته شود. ۱۲ داریوش و سپس جانشینش، خشایارشاه با بر یا ساخت کاخ شکوهمند تخت جمشید، آرزوی کوروش را عملی کردند، كاخ تخت جمشيد از جهت نقشه كف، با نظايرش در آشور و بابل تفاوت داشت (تصوير٦)؛ بدين معنى كه عنصر اصلى أن را تالار بار عامی بسیار بزرگ به نام آپادانا، احتمالاً نوع تکامل یافته همان خیمه مالوف (قومی بیابانگرد) با سقفی گسترده و منکی بر شمار فراوانی ستون تشکیل می داد. از آنجا که زرتشت بر كيشهاى چند خدايي (يا شرك پرستي) اقوام بينالنهرين خط بطلان کشید، در هنر هخامنشی، نه ساختن تندیسهای بتان متداول ماند و نه برافراشتن پرستشگاههای بیشمار در هر شهر و دیار: بلکه هخامنشیان در گروه بناهای مذهبی، فقط آتشکده هایی از حود بر جا گذاردند. مقابر شاهی کنده شده بر بدنه صخره های عمودی در پاسارگاد، نقش رستم و نقوش برجسته، شامل: تصاویر فَرُوهُم و فرشتگان دین زرتشت (مهر یا میترا و ناهید یا آناهیتا)، بادشاهای ملازمان و لشکریان در صحنه های تشریفاتی و آیینی، شکار و پیگار بر صخرههای کوه یا دیوارهای سنگی کاخها و پیکرههای کم جانورانی چون شیر، گاو و اسب که برخی شان چون سر سنونه. به کار رفته اند. همچنین موجودات افسانه ای چون گاو نر بالد با سر آدمی، شیر بالدار با سر عنقا یا شیر دال و سکنتهای بی شمار منقور به خط میخی پارسی، از دیگر آثار هنری و فرهنگی هخامنشیان به شمار می آید. ۱۲ (تصویر۷)

۱۲- پرادا ایدت، هنر ایران باستان، پیشین، صص ۲۰۰ - ۲۰۱. ۱۳ - همان، صص ۲۲۶-۲۰۶.



تصویر۷: شیر بالدار، تخت جمشید، حدود ۵۰۰ قبل از میلاد، موزه ی متروپولیتن، نیویورک.



تصویر ۸: پیکره های نقش بسته، تخت جمشید، حدود ٥٠٠ قبل از میلاد.

در مجموعه ساختمانهای تخت جمشید، نقوش نیم برجسته ردیف شده بر سنگ دیوارهها، هنر آشور و بابل در سدههای نهم تا هفتم قبل از میلاد را به یاد میآورد. نقوش نام برده شده، صفوف تشریفاتی درباریان، نگهبانان، سربازان جاویدان و خراج گذاران اقوام مختلف امیراطوری ایران را نشان میدهد که با حالتی رسمی و اندکی حرکات دست و پا و چهره و اندامی نیم رخ خشک زده ديده مي شوند. هيكلها، همه قائم و هم شكل، و جامهها قالب زده و صورتها عاري از نبروي زندگي است؛ ليكن همين خصوصيات که با آراستگی و استواری اجرا شده، خود به ردیف پیکرههای نقش برجسته ضربی موزون و به بدنه و دیوارههای زیرین بنا. حالت ستون بندی و استحکام می بخشد. (تصویر ۸)

در پایان این گزارش کوتاه، باید افزود که: هنرهای فرعی هخامنشی، از جهت کمال مهارت فنی، در نقرهسازی، لعاب کاری، زرگری، منبتکاری، ریختهگری مفرغ و بافندگی پارچه و فرش چیزی کم نداشت؛ به نحوی که ساخته های دست پیشه وران د هنرورزان ایرانی چون تحقههایی گرانبها به دورترین نقاط چون کناره جیحون، کوههای آلتایی و سرزمین مصر صادر میشد در پارهای از آثار هخامنشیان. نفوذ هنر یونانی را نیز میتوان بیگیری ۱۵- ریجاردن فرای، میراث باستانی ایران. کرد، لیکن در عین حال هنر هخامنشی به گونهای توان و تکامل پیشین، ص ۲۶۹ یافت که بر هنر اقوام دیگر از جمله هنر نوپای هند، اثر گذاشت

پيشين. س ٢٤٩.



هنر دوران سلوکیان

اسکندر مقدونی در ۳۳۱ قبل از میلاد، به سوی ایران لشکر کشید و پس از چند پیروزی بزرگ، پادشاهی هخامنشی را منقرض و سراسر ایران را تسخیر کرد. پس از مرگ اسکندر به سال ۳۲۳ قبل از میلاد، سلوکوس سردار وی به فرمانروایی ایران رسید؛ و دولت سلوکیان و دوران یونانی مآبی در این کشور مستقر شد؛ که بیش از یک قرن و نیم دوام یافت و در هنر ایرانی، تحولی چشمگیر به وجود آورد. ۱۵

آسلوب کار و طرز تفکر هنرمندان یونانی در تنظیم فضا، ژرفنمایی، جامهپردازی پیکره و نیز حالات و حرکاتی که به چهره و اندام هر تندیس میبخشیدند تا القاگر خاصیت نیرومندی و بیانگر هیجانات آدمی باشد و در عین حال ویژگیهای تعادل، تقارن، تناسب و انضباط هنری را در حد کمال محفوظ بدارد، هنر فرسوده هخامنشی را دچار دگرگونی کلی ساخت. ۱۱در واقع، حکومت سلوکیان با استقرار خود، قالبهای اصلی هنر یونانی را جانشین ویژگیهای هنر خاوری کرد؛ در نتیجه، تنها جزیی از عناصر هنری ایران، به حال خود پایدار ماند. (تصویر ۹)

همین است که مشاهده می کنیم از دوران سلطه سلوکیان ویرانه ی ساختمانی در نورآباد (شهرستان اراک) بر جا مانده که تقلیدی از معماری هخامنشی در پاسارگاد و نقش رستم بوده است. حال آنکه، در کاوش خرابههای بنایی در استخر، به ستونهای قرنتی (یکی از سه شیوه اصلی ستونسازی در معماری یونان) برخورد می کنیم؛ و در ویرانه بنایی بزرگ در کنگاور (از شهرهای کرمانشاه) با سرستونهای دوریسی (نوع دیگری از سر ستونهای یونانی) مواجه می شویم.

افزون بر اینها، نفوذ شیوه ی هنر یونان در پیکره ها، ظروف، سردیس های مفرغی و دیگر آثار باقی مانده از دوره سلوکیان، به خوبی نمایان است. همچنین در کرخه، بقایای بنایی پیدا شده، که بر طبق اصول معماری و ستونسازی یونان، با تغییراتی جزیی در حفظ تناسبات، برپا بوده است.

در پرستشگاه ایرانی شمی، نزدیک مال امیر، سردیس زیبای ساخته شده از مفرغ، که متأسفانه از پیکرش جدا افتاده و در شوش، نیز قطعات پیکره مرمرین یک زن و چند پیکره دیگر، که به شیوه یونانی و از مرمر یونانی ساخته شده و همچنین، در کرمانشاه نیز قطعاتی از تندیسهای بالاتنه موجودات اساطیری یونان به دست آمده است. ناگفته نماند که در آن زمان، زبان و فرهنگ و آداب یونانی نیز، در ایران اشاعه یافت. ۱



تصویر ۹: ظرف استوانه ای بزرگ دسته دار و نقش برجسته سنگی، حدود ۳۰۰ قبل ازمیلاد، دوره سلوکیان، موزه ی ایران باستان، تهران.

۱۵- پرادا ایدت، هنر ایران باستان، پیشین، صص ۲۵۷-۲۵۵. ۱۵- ریچاردن فرای، میراث باستانی ایران، پیشین ص ۲۵۰. ۱۷- پرادا ایدت، هنر ایران باستان، پیشین، صص ۲۵-۲۵۷. هنر دوران اشكانيان

از حدود ۲۵۰ قبل از میلاد، اشکانیان یا پارتیان، که قوم ساکن استپهای واقع در فاصله دریای خزر و دریاچه آرال بودند و به حالت چادرنشینی زندگی می کردند، قوت گرفته و بر ایالاتی از شمال و مشرق ایران دست یافتند؛ و به قصد برانداختن دولت سلوکی، رو به مرکز و مغرب ایران گذاردند؛ و سرانجام، با پس راندن سلوکیان به سوی بینالنهرین و سوریه و تصرف تمامی خای ایران، پادشاهی بزرگ اشکانی را در حدود سال ۱٦٠ قبل از میلاد، به فرمانروایی مهرداد اول، بنیان نهادند. ۱۸

از بررسی آثار به دست آمده از تمدن و هنر اشکانی، این موضوع کلی آشکار میشود که اشکانیان در طول پادشاهی خود، تدریجاً نفوذ فرهنگ و هنر یونانی را محو و ویژگیهای هنر هخامنشی را احیا کردند و هنر اشکانی را در قرن اول میلادی، با ماهیتی مشخص و ملی مستقر ساختند.

نقش برجسته های اشکانی، هیاکل آدمی را در قالب خشک و بی روح، با اجزایی زمخت و جامهای ایرانی که مرصع به جواهرات درشت، با قدی بلند تا پایین پا و دارای تاخوردگیهای باریک بود، مجسم میساخت. گاهی صورتکهای آدمی، بر روی قالبسنگهای دیوار به فاصلههای متناوب، برجسته کاری میشد. لیکن اکنون، بر خلاف گذشته، هیکل انسان، از روبه رو و با چهرهای خیره به سوی بیننده تجسم می یابد و چنان که می دانیم، این ویژگی، از هنر بین النهرین باستانی سرچشمه می گرفته، که بعدها توسط اشکانیان به هنر ساسانی و از آن به هنر بیزانسی انتقال یافته است. به طور کلی، نقش برجسته های باقی مانده بر صخره های تنگه سُروُک و بیستون، نمایشگر انحطاط یافتن آن هنر در دوره اشکانی است؛ که از پیروی و تقلید هنر یونانی سرباز زده است. در پرستشگاه مکشوف در شمی، یک پیکره بزرگ مفرغی (تصویر ۱۰) و یکی دیگر کوچک و بدون سر و سردیس فرمانروایی با تاج مرمرین و همچنین دو قطعه از سردیسی مفرغی، لیکن به شیوه یونانی، یافت شده است. جواهرکاری زینتی با مرصعهای درشت و سنگهای پر تلالؤ رنگین نیز، در آن دوران متداول

اشکانیان در معماری خود، طاق گهوارهای، قوس، رگجین با سنگ قواره، برجسته کاری تزیینی و گاهی ستون تو کار را معمول سنگ قواره، برجسته کاری تزیینی و گاهی ستون تو کار دا معماری داشتند؛ و در ساختن خانه، ایوان را بدعت گذاردند؛ که به معماری دوره های بعدی ایران انتقال یافت. آروی هم، هنر اشکانی خاصیت دوره های بعدی ایران انتقال یافت. آروی هم، هنر ساسانی و از سوی دیگر انتقال یابندهای داشت که از یک سو به هنر ساسانی و از سوی دیگر به هنر بیزانسی راه یافت.



تصویر ۱۰: پیکره مفرغی اشکانی، پرستشگاه شمی، حدود ۱٦٠ قبل از میلاد، موزه ی ایران باستان، تهران.

 ۱۸- جورجینا هرمان، تجدید حیات هنر وتمدن در ایران باستان، ترجمه ی مهرداد وحدتی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۳، ص ۲۷.

۱۹- برادا ایدت، هنر ایران باستان، پیشین، صص ۲۷۱-۲۷۱.

۰۲۰ جورجینا هرمان، تجدید حیات هنر وتمدن در ایران باستان، پیشین، صص ٤٠ - ۳٤

هنر دوران ساسانیان

در سال ۲۲۶ پس از میلاد، اردشیر بابکان از خطّه فارس برخاست و بر اردوان پنجم پادشاه اشکانی غلبه یافت و پادشاهی ساسانی را که متکی بر دین، آیین و فرهنگ ایرانی بود بنیان گذارد؛ و تا سال ۲۲/٦٤۲ با قدرت تمام بر منطقه پهناوري از سوریه تا شمال غربی هند فرمانروایی کرد. ۲ نفوذ هنر و فرهنگ ایرانی تا فواصلی دور، فراسوی مرزهای کشور، گسترش یافت. چنان که اثر نقش و نگارههای ساسانی بر هنر آسیای مرکزی، چین، بیزانس و حتی فرانسه قابل مشاهده است.

ساسانیان، نسبت به احیای فرهنگ و هنر هخامنشیان، به هیچوجه، مقلدان خام طبعی نبودند؛ بلکه هنرشان نمایانگر نیروی آفرینندگی ایشان بود. هنر ساسانی، حاوی عناصری است که بعداً در دوره اسلامی شکوفا گردید. پیروزی اسکندر بر ایران، راه را در نفوذ هنر یونانی به آسیای غربی باز کرد. لیکن، اگرچه خاور زمین، شکل ظاهری آن هنر را به عاریت گرفت، ولی هیچ گاه محتوای فکری و معنوی آن را جذب نکرد. از همان دوران پادشاهی اشکانیان، اقوام خاور نزدیک و میانه، هنر یونانی را به دلخواه خود تأویل میکردند و در سراسر دوران ساسانی نیز علیرغم واکنش ملی در برابر آن نفوذ مستمر، اين اقتباس همچنان ادامه داشت! هنر ساساني، قالبها و سنتهای بومی ایران را احیا کرد و بعدها با ظهور اسلام و نیروی گسترش یابش، تا سواحل مدیترانه و جنوب فرانسه اشاعه ىافت. ٢٢

معماری مذهبی ساسانیان، به احداث آتشکده ها محدود ماند و اهمیت قابل ملاحظهای نیافت و آن چه که ارزش واقعی دارد، بناهای دنیوی آن دوران است. تعدادی از کاخهای ساسانی که در كاوشهاى نزديك به صد سال اخير مكشوف شده، حاوى بسياري از عناصر معماری اشکانی، از جمله: حیاط داخلی، ایوان، قوس و طاق گهوارهای آجرچین میباشد. طاق بلند تالار وسیع در کاخ تیسفون (بر ساحل چپ دجله، نزدیک بغداد) بر قوسی به دهانه بیش از ۲۵ متر بسته شده است، که خود نشانه بارزی از پیشرفت فنی هنر معماری، در زمان پادشاهی شاپور اول (حدود ۲٦٠ ب.م) است. در کاخ فیروزآباد، تالار بار عامی وجود داشت که سقف آن را گنبدی فراخ می پوشاند و بی شک باید ایران را زادگاه اسلوب سوار کردن گنبدی گرد، بر پایه یا زمینهای چهار گوش دانست که با به کارگیری عنصر سه کنج، یا قوس بسته شده بر فاصله میان هر دو گوش چهار ضلعی پایه، اجرا می شد. ۳۳

همچنین، اسلوب طاق زنی متقاطع بر قوسهایی ستبر که در ایوان کرخه (نزدیک شوش با استحکام بسیار) به کاررفته (احتمالا

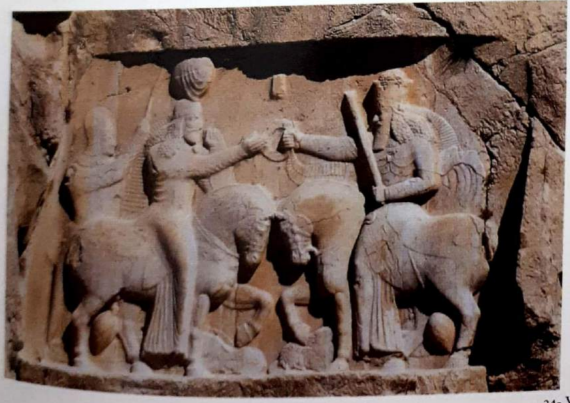
۲۱- همان، ص ۸٤.

۲۲- ریچارد فرای، عصر زرین فرهنگ ایران، ترجمه ی مسعود رجب نیا، تهران، انتشارات سروش، ۱۳۷۵ صص ۱۰-۳۹. ۲۳- جورجينا هرمان، تجديد حيات هنر وتمدن در ایران باستان، پیشین، صص ۹٦ متعلق به قرن چهارم میلادی)، چندین قرن پیش از آن که در معماری رومیوار و معماری گوتیک به کار رود، در ایران ساسانی به ثمر رسید.

در معماری ساسانی نیز سنگ، همراه آجر به کار میرفت و نمای دیوارهای جسیم، با ابزارکشی و گچ بری تزیین می یافت. از نقوش برجسته کاری شده بر صخرههای دور از دسترس، به روال هخامنشیان، سی قطعه در نقش رستم، طاق بستان و بیشاپور (نزدیک کازرون) برجا مانده است که همه، با آثار مشابهشان در هنر یونانی و رومی اختلاف آشکار دارند. برخی از آنها، کاملا برجسته و در واقع چون پیکرههای برپا ایستادهاند، و پارهای دیگر تصاویری هستند که هدف عمده از اجرای آنها - چنان که به تحویی پیداست - بزرگداشت شخص فرمانروا (در این تصویر رد خوبی پیداست - بزرگداشت شخص فرمانروا (در این تصویر رد و بدل کردن حلقه قدرت) بوده است. (تصویر ۱۱)

در بعضی از آنها، مراسم آراستن نشانهای فرمانروایی بر پیکر پادشاه به دست اهورامزدا و در بسیاری دیگر پیروزی پادشاه در پیکار و شکار وصف شده است. سنگ برجسته نقش رستم (سده سوم میلادی) والرین ۲۹(فوت ۲۳۰ میلادی) امپراطور روم را نشان می دهد که چون اسیری در زیر پای اسب شاپور اول زانو بر زمین زده است. در این آثار، همه جا شخصیتهای ربانی (اهورامزدا، آناهیتا، میترا) و یا خود پادشاه به مقیاسی بزرگتر از دیگر حاضران نقش شدهاند و رعایت قرینهسازی، اصلی پایدار دیگر حاضران نقش شدهاند و رعایت قرینهسازی، اصلی پایدار بوده است. گرچه هیکلهای انسانی در پارهای جزییات کالبدنمایی، بوده است. گرچه هیکلهای انسانی در پارهای جزییات کالبدنمایی،

تصویر ۱۱: بزرگداشت پادشاه، نقش برجسته ساسانی، حدود ۲۲٤ قبل از میلاد.



24- Valerian

از جمله اتصال یافتن بازوان بر بالا تنه، خشک و زمخت و گاهی ناشیانه اجرا شده، لیکن در آثار تکامل یافتهتر، همانند نقش برجسته طاق بستان كرمانشاه مربوط به سده ي يازدهم/پنجم، نرمی و آزادی حرکات اسب، سوار، جهش جانوران و جنبش جامه ها با مهارتی بس بیشتر از دوره اشکانی نشان داده شده است.

در هنر ساسانی، بر روی نقش برجستهها، سکهها و ظروف فلزی، چهره سازی فردی معمول نبود و شخصیت پادشاهان، تنها با نوع تاجی که هر یک بر سر می گذاشتند، متمایز می گردید. تصویر۱۳: پایین، پادشاه ساسانی، سده (تصویر۱۳)

تصویر ۱۲: بالا، پیکره های انسانی، طاق بستان، سده ٥ بعد از میلاد.







تصویر ۱۶: دوری سیمین مطلا، پادشاه ساسانی درحال شکار، برجسته کاری روی فلز، سده های پنجم یا ششم میلادی، موزه ی متروپولیتن، نیویورک.

در هنرهای فرعی، هنرورزان ساسانی، صنعت فلزکاری را نمونههای بسیاری از سینیها و ظروف برجسته کاری شده با نقشهای متنوع، به دست آمده، که نمایانگر مهارت فنی بی سابقه آن ها است. ریخته گری با مفرغ و نقره برای ساختن بشقاب، کاسه آن ها است. ریخته گری با مفرغ و نقره برای ساختن بشقاب، کاسه جام و مشربه، گاهی به شکل جانوران، پرندگان و ظروف زرین های مطلاکاری، گوژکاری، کنده کاری، برجسته کاری و میناکاری های مطلاکاری، گوژکاری، کنده کاری، برجسته کاری و میناکاری فی آیند. مضامین تصویری عبارت بودند از: تمثال اهورامزدا و فرشتگان کیش زرتشت، صحنه های شکار با هیکل چیره و چشمگر فرشتگان کیش زرتشت، صحنه های شکار با هیکل چیره و چشمگر فرشتگان کیش زرتشت، صحنه های شکار با هیکل چیره و چشمگر بادشاه در مرکز، جانوران و موجودات افسانه ای، چون شیر دال بادشاه در مرکز، جانوران و موجودات افسانه ای، چون شیر دال عنقا و مانند آن. همین نقوش و نگاره ها، زینت بخش پارچه ها و منسو جات ابریشمی نیز می گردیدند. (تصویر ۱۶)

شاید بتوان گفت که شاخص ترین عنصر هنر ساسانی، نگاره های قرینه سازی شده و نقوش تزیینی است که احتمال به یقین تأثیری شگرف بر هنر اسلامی گذاشته است. نقش های سامان یافته جانوران، پرندگان و گیاهان به صورت جفت های رو در رو یا پشت به پشت، چون نقوش روی پرچم های ملی و خانوادگی، نقش درخت زندگی که در هنر و فرهنگ خاور نزدیک سابقه دیرین داشت، هیاکل جانوران طبیعی و تخیلی، چون طاووس، اژدها و اسب بال دار، تزیینات گل و بوته ای درهم تابیده با ترکیب و تقارن هندسی، همه از اجزای عمده هنرهای تزیینی آن دوران، به شمار می آیند. (تصویر ۱۵)

تصویر ۱۵: تزیینات سر ستون، نقش باستانی درخت زندگی، سده ششم/اول، طاق بستان، کرمانشاه.



۲۵- محمد تقی احسانی، هفت هزار سال فلز کاری در ایران، پیشین، صص ۱۰۷-۱۰۶.



## هنر اسلامی سده های نخست



### هنر دوران امویان

پیامبر اسلام (ص) و جانشینان پس از او، که از هر گونه تجمل بیهوده صرفنظر می کردند، به هیچ وجه نخواستند، از قدرت روز افزون سیاسی و مذهبی خویش، جهت ایجاد کاخهای عظیم و عبادتگاههای مجلل استفاده نمایند.

ولی در سال ۱۹۲۱ در نظام راستین بنا نهاده شده توسط پیامبر(ص) و جانشینان اولیهی او تغییری اساسی به وجود آمد، خلافت به خانواده امویان رسید؛ به زودی ساخت بناهایی مذهبی جهت انجام عبادت و فریضههای نماز آغاز شد؛ که از نظر تجمل، در مقایسه با معابد کفار و کلیسای مسیحیت، نه تنها برابری می کرد، بلکه گاهی گوی سبقت را هم ربوده بود. حکمرانان و فاتحان بنی امیه برای آنکه از نظر تشریفات درخشان درباری، کم تر از حکومت بیزانس نباشند، برنامهها و فعالیتهای قابل توجهی را در این زمینه شروع نمودند. به این ترتیب در زمان حکمرانی آنان پروژههای شروع نمودند. به این ترتیب در زمان حکمرانی آنان پروژههای ساختمانی زیادی بنا نهاده شد و در این بناها اصول تزیینی عهد عتیق، با فرم و نمودی شرقی، پیش از بیش مراعات می گردید.

۲۹- هانری هوگ، سبک شناسی هنر و معماری در سرزمین های اسلامی، ترجمه ی پرویز ورجاوند، تهران، انتشارات علمی وفرهنگی، ۱۳۷۰، ص ۷۷.



تصویر۱۹: درخت زندگی، سبک ساسانی، هنر چوب دوران امویان، موزه ی برلین، آلمان.

تقریباً در ساخت تمامی مساجد این دوره، نه تنها از تمامی امکانات موجود در محل، بلکه از وسایل و ادوات قدیمی نیز که در سرزمینهایی دور قرار داشتند، به خصوص از ستونهای بیزانسی و سر ستونهای آن استفاده می شد. ۲۷

در هنر دوره امویان، بعد گستردهای از طرحهای تزیینی در آرایش نماهای سنگی مورد استفاده قرار گرفت. به طوری که حتی در دورههای بعدی در بناهای قرطبه نیز کاملاً به چشم میخورد. آمرد مجاری دوره اولیه اسلامی را، به خصوص با استفاده از تزیینات باقی مانده در قصرها و منازلی که در زمان خلفای اموی ساخته شده، می توان مورد مطالعه قرار داد. آثار تاریخی و عناصر معماری باقی مانده از آن عصر، از قبیل سرستونها و محرابها، حاکی از عظمت و مهارت تزیینی حجاری و گچبری دوره اولیه اسلامی است. آن

کاربرد اسلوب ساسانی و یونانی در صنعت چوب تا اوایل دوره اسلامی ادامه یافت و به تدریج، شیوه ها و تکنیکهای جدیدی در این صنعت پیدا شد. لذا تغییرات قابل توجه در کاربرد فرمهای گیاهی در آثار معماری دوران حاکمیت اموی مشهود است. مانند شکل درخت نخلی که از درخت زندگی، اقتباس شده و به یک شکل درخت نخلی که از درخت زندگی، اقتباس شده و به یک جفت شاخه که روی میوه کاج و طرح کروی شکلی قرار گرفته جفت شاخه که روی میوه کاج و طرح کروی شکلی قرار گرفته منتهی می شود و در طرفین آن، فرم برگ نخلی ساسانی دیده

می شود. (تصویر ۱۹) تدوام اسلوب تزیینی ساسانی در فلزکاری اوایل دوره اسلامی، به خصوص در ظرفی نقرهای که اشتباها به دوره ساسانی نب ۲۷- همان، صص ۳۰ - ۲۸.
۲۸- اولگ گرابر، و اتینگهاوزن، هنر اموی
و عباسی، ترجمه ی دکتر یعقوب آژند،
انتشارات مولی، ۱۳۷۲، ص ۳۰.
۲۹- س. م دیماند، صنایع اسلامی، ترجمه ی
عبدالله فریار، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی،
۱۳۸۳، ص ۹۰.

داده می شود، کاملاً مشهود است. <sup>۳</sup> چندین ظرف نقره، که مناظر، شکار و صور انسانی سبک ساسانی روی آنها نقش شده، به اوایل دوره اسلامی تعلق دارد که روی برخی از آنها نام صاحب ظرف، به خط و زبان پهلوی نقش گردیده و بدین وسیله می توان تاریخ ساخت آنها را معیّن کرد. (تصویر ۱۷)

از خصوصیات ظروف نقرهای که بلافاصله بعد از دوره ساسانی از خصوصیات ظروف نقرهای که بلافاصله بعد از دوره ساسانی ساخته شد، تزیینات رسمی با برجستگی کم و طراحی ماهرانه ی آن ها است. ظروف نقره، با تصویر حیوانات و طیور، دسته ی مهم فلزکاری اسلامی دوره بعد از ساسانی را تشکیل می دهند. مانند بسیاری از ظروف نقره این دوره، قلمزنی و حکاکی، بیش از برجسته کاری در این ظروف به کار رفته است. این ظروف، دارای برخی ویژگی های هنری است که در دوره متأخر هنر اسلامی، به برخی ویژگی های هنری است که در دوره متأخر هنر اسلامی، به وجود آمده بود.

اگرچه طرز ترسیم بدن حیوانات، عضلات، صورت، یال، طراحی پیکره ها و نقوش تزیینی نباتی، برگهای مدور و برگ نخل قلبی شکل، که فواصل تصاویر را پر کرده، دارای برخیخصوصیات عصر ساسانی است، اما سبک این نقوش کاملاً اسلامی است. (تصویر ۱۸)



تصویر ۱۷ : مناظر شکار و صور انسانی، سبک ساسانی، فلزکاری امویان، موزه ی بریتانیا، لندن.



تصویر ۱۸: نقوش گچبری تپه سبز پوشان نیشابور، دوره سامانیان، موزه ی برلین، آلمان.

 ۱۳۰ بازبارا برند، هنر اسلامی، ترجمه ی مهناز شایسته فر، تهران انتشارات موسسه هنر اسلامی، ۱۳۸۳، ص ۳۵.

برنز کاری اوایل دوره اسلامی، شامل ظروفی از قبیل سینی، ابریق برس و آبخوری به شکل حیوانات و پرندگان، از جنس برنز، به شکل ساده و یا با تزیین برجسته یا قلمزده، اغلب از نوع و سبک دوره ساسانی است. برخی از این ظروف، دارای یک نوع بدنه مدور و کروی و گردن استوانهای دراز میباشد که لوله آن به شکل پرنده ساخته شدهاست. فتح ممالک خاورمیانه توسط اعراب، دوره جدیدی را، در صنعت سفالسازی، آغاز کرد. در بدو امر، سفال سازان مسلمان مصر، عراق و ایران از رسم و اسلوب محلی، تقلید میکردند ولی به تدریج، این صنعتگران برای تزیین سفال خود، شیوه جدیدی. با طرح های متنوع و رنگ آمیزی ویژه و ابتکاری به کار بردند؛ که جزو خصایص صنعت سفالسازی جهان اسلام گردید. صنعت سفالسازي چين، در پيدايش انواع مختلف سفال اسلامي تاثير بسيار داشته است. " یکی از بزرگ ترین گروه سفال اوایل دوره اسلامی در ایران، آنهایی است که تزیین روی آنها حکاکی و بعد با لعاب سربی شفاف، پوشانیده شده است. تزیین روی سفال به طریقه حک یا برش، یکی از ساده ترین روشها است که در اغلب دورهها و بسیاری از ممالک به کار رفته است. این نوع تزیین معروف به گبری است که قدیمی ترین آن ها ظروفی است که در دوره اموی تهیه شده اند.۳۳

هنر دوران عباسيان



جدایی نهایی اروپای اسلامی از خلافت عباسیان و تغییر مکان خلافت از دمشق به سمت مناطق شرقی - در نزدیکی تیسفون، قصر پادشاهان قديم ايران، شهر بغداد جديد التأسيس- باعث گرديد كه نفوذ عناصر ایرانی نسبت به عناصر عربی در فرهنگ و هنر شرق پیشی بگیرد. رشته پیوند تمدن اسلام با تمدن عتیق یونان در دوره نخست بعثت سسست گردید و به کمک بزرگان ایرانی که در دربار خلفا به قدرت رسیده بودند، پیوند جدیدی با سنتهای قدیم ساسانی که هنوز در بینالنهرین رواج داشت، بنا نهاده شد. "وقتی این خطر، احساس گردید که ایرانیان در همه چیز، حتی در امور سیاسی خلافت نفوذ دارند، خلفا تصميم به مقابله با آنان گرفتند؛ و پاسداراتي از سرمازان ترک، به دور خود گرد آوردند و ایالات توران زمین را نست به ایالات ایران، مقدم شمردند. این عمل باعث گردید که برتری گذشته عناصر عربی بیش از پیش تضعیف گردد. از سوی دیگر، موفقیت ایرانیان همراه با همت ملی به اوج خود رسیده و جدایی آنها از مریخ قدرت، تحت رهبری شخصیت های مقتدر ایرانی به وقوع پوست

٣١- بار بارا برند، هنر اسلامي، پيشين، ص ٤١ ۲۲\_ جیمز ویلسون آلن، سفالگری اسلامی، ترجمه ی مهناز شایسته فر، تهران، انتشارات موسسه هنر اسلامي، ۱۳۸۳، ص ٤ ٣٣- كرابر، اولك واتينكهاوزن پيشين، ص ٣٩

الله منر دوران حکومت های متقارن: صفاریان، طاهریان،

سامانيان، آل بويه، آل زيار، غزنويان، غوريان از سده ی دهم/چهارم تا سیزدهم/هفتم قدرت دنیوی خلافت از سوی سلسله های ایرانی و ترک به مبارزه طلبیده می شد. اگرچه سوی حاکمیت تریهای سلجوقی تمام طول دوره را در برنمی گرفت اما حکومت آنان و جریانات متعاقب آن از مهم ترین ویژگی و

مشخصه ی عصر به شمار می آمد. اولین سلسله هایی که اعلام وجود کرده و قیام نمودند، ایرانی ها بودند. آنان احساسات مردمی را در مناطقی که اعراب یری بری داشتند، بر انگیختند. مانند نواحی شمال شرقی حضور کمتری داشتند، بر قلمرو اسلام یا مناطق مستقل جنوب دریای خزر که با وجود مسلمان بودن، خود را وارث فرهنگ باستانی ایرانی میدانستند. دنیای شاهان ایران پیش از اسلام به راستی برای آنان جذابیت و فریبندگی مشابه با آنچه که تروا<sup>یا</sup> و روم برای غرب قرون وسطی

داشت، در برداشت. استیلای سلسله آل بویه ی شیعی مذهب بر غرب ایران و عراق تا زمان سلطه سلجوقیان در سال ٤٧٧/١٠٥٥ به طول انجامید. همزمان با آغاز سده ی نهم/سوم، سامانیان که از انساب ایرانیان نجیبزاده ی بلخ بودند، حکومتشان را در شرق به عنوان حاکمان برحق ماوراءالنهر (که در محدوده ی دو رود سیحون و جیحون قرار داشت) با پایتختی بخارا بنا نهادند. قلمرو جغرافیای آنان تحت حكومت اسماعيل بن احمد (٢٠٩-٢٩٥/٨٩٢-٢٧٩) توسعه يافت و خراسان بزرگ ترین ولایت شمال شرقی ایران در محدوده قلمرو

آنان قرار داشت. سامانیان با همه ی تفاخری که به فرهنگ ایرانی خود ابراز می کردند، ناچار بودند همانند خلفا، با کمک ترکهای نو دین آسیای مرکزی, قدرت و توانایی خود را افزایش ببخشند.

تركها كه احتمالاً به طايفه ي مغولها و فنلانديها، تعلق داشتند با توجه به شواهد امر به سرزمینهای جلگهای جنوب سیبری - جایی که بیش تر اقوام ترک امروزه در آن جا زندگی میکنند - تعلق داشتند. مردمان ترک، اغلب کوچنشین بودند و به تعهدات قبیلهای که در آن اختیارات در میان اعضای خانواده ى حكمران، وسيعاً تقسيم مىشد، وابسته بودند. آنان سدهها به طرف جنوب یا غرب، به سوی سرزمینهای حاصلخیزتر و قابل سکونت تر در حرکت بودند و در تاریخ ملتهای دیگر با عناوین هیونگنو ت سکاییان سیتها اس یا هونها م که به چین، هند، ایران و اروپا حمله می کردند، ظاهر می شوند. واژه تری برای بیزانسیها در سده ی ششم میلادی شناخته شد.

Troia - ۳۱ شهر باستانی در شمال باختری آناتولی و در شش کیلومتری مدخل هلسپونت محل جنگهای معروف تروا 35-Hiung-Nu

۳۱ - Saka سکاییان از افوام آسیای مرکزی که از سده هفتم تا دوم قبل از میلاد در سواحل دریای سیاه دولتی ایجاد کردند.

37-Scythians 38-Huns

این واژه بر سنگهای کتیبهای قرون هفتم اول و هشتم دوم این وارد .ر کنار رود اورخون ۳ در جنوب دریاچه بایکال ۲۰ حک شده است. همچنین گفته شده است که گروهی بنام اویغورها<sup>۱۱</sup> از اقوام ترک نژاد وجود داشتند که دولتی با سطح فرهنگی بالا، در میانه سده راد ر بر ی هفتم اول تأسیس کردند. ترکها قبل از مواجه شدن با اسلام، پیروان ادیان مختلفی از جمله نوعی شمنیسم<sup>۱۱</sup> بدوی، بودیسم، پیرو د. مانویت و مسیحیت نسطوری ۴ بودند. اما در سده ی دهم اجهارم در قالب مبلغان سنی مذهب، در جوامع غربی به تبلیغ مشغول شدند. حکومت سامانیان در دهه ۳٤٩/٩٦۰ ضعیف شده بود و آن هنگامی بود که حاکم ترک خراسان، الپتکین علّم استقلال خودجوش را در غزنه به پا داشت و سامانیان هنگام پیشروی شان به سمت شرق، طی یک برخورد شدید با دولت قره خانی ها (مردان سیاه یا بزرگ) در سال ۳۸۹/۹۹۹ منقرض شدند.

بزرگ ترین شخصیت غزنویان، محمود بن سبکتکین بود که از سال ۹۸۸/ ۳۷۸ تا ۲۱/۱۰۳۰ حکومت کرد. نام کوچک مسلمانی و نام خانوادگی ترکی او، بازتابی از تغییرات زمانه است. او قادر بود از پایتخت خود غزنه در جنوب شرقی افغانستان، موجی از لشکرکشی ارتش را در مسیری جدید به طرف هند هدایت کند، پنجاب را در کنترل بگیرد و تا اقصی نقاط گجرات " پیش برود. او به عنوان یک سنی متعصب، آل بویه شیعی مذهب را به مبارزه طلبید و در سال ۲۹-۲۰/۱۰۲۹ کتابخانه ی آنان در ری را ویران کرد. غزنه که با غنائم شمال هند غنی شده بود به مرکزی جذاب و قابل توجه تبدیل شد. از جمله کسانی که در جستجوی حمایت محمود بودند، فردوسي شاعر بود، كه ظاهراً اين كوشش او نافرجام ماند. به هر حال شاهنامه، حماسه بزرگ فردوسی، که احتمالا در سال ۱۰۱۰-۹-۱/۱۰۰۹ کامل شد، درباره ی شاهان ایران، از آغاز تمدن تا پیروزی اسلام سخن رانده است و بزرگ ترین اثر تاریخی - ادبی ایران به شمار میرود. غزنویان کمی بعد از مرگ محمود به اولین و اصلی ترین شکست خود تن در دادند و در نبرد دندانقان نو از سلجوقیان شکست خوردند. سلجوقیان قبلا در دستگاه قره خانیان خدمت می کردند. در سده ی دوازدهم اششم غزنویان در جدال با غوریان، سلسلهای از افغانستان مرکزی، قرارگرفتند در این نبرد غزنه درسال ۱۲۱/۱۱۲۱ ویران شد و غزنویان به سمت جنوب غربي، لاهور، رانده شدند، كه البته باز هم ناچار شدند أن را در سال ۱۸۷ /۸۳/۱ به غوریان واگذار کنند.

غوریان غنیمتهای غزنویان در هندوستان را به میراث بردند و درسال ۱۹۲/۱۱۹۲ پریتوی راج، ۱۰ یک شاهزاده ی هندی را مغلوب ساخته و دهلی را تسخیر کردند. آنان در سال ۱۱۲/۱۲۱۵ 39-Orkhon

40-Baikal

41-Uighurs

42-Shamanism

43-Nastori

44-Gujarat

45-Dandangan 46 - Prithvi Raj از خوارزمشاه، مؤسس سلسله ی خوارزمشاهیان، یکی از بردگان ر ورو پیشین ترک نژاد غزنویان، شکست خوردند. وی در خوارزم پیشین ترک نژاد غزنویان، پیسیں (اطراف خیوه <sup>۱۷</sup> در کشور ازبکستان، از توابع شوروی سابق، حکومت می کرد. او قبلاً در سال ۲۰۷/۱۲۱۰ قره خانی های سمرقند را شکست داده بود. امپراطوری خوارزمشاهیان کوتاه مدت بود. ر آخرین حاکم آنان جلال الدین مینگرینی <sup>۱۸</sup> در جریان یک تعقیب آخرین حاکم و گریز قهرمانانه، به وسیله ی مغولها، درسال ۲۲۹/۱۲۳۱ کشته

خیراندیشان ایران، از نظر فرهنگی، در جبهه مخالف بغداد قرار داشتند. آنها تحت حکومت صفاریان، طاهریان، سامانیان، آلبویه و سایر سلسلهها، در وهله اول می کوشیدند تا شکوفایی و توانمندی دوران گذشته کشور را در اذهان مردم زنده نگه دارند، و به این طریق بود، که هنر نیز، دوباره طبق سنتهای ساسانیان، شکوفایی خود را از سر گرفت. در مقوله هنر کتاب آرایی، هنر کتابت قرآن در بحث کاربرد خطوط انحناء داری چون نسخ وثلث وهمچنین تذهیب از تحول چشم گیری بر خوردار می گردد. قرآنی مربوط به دوره غزنویان، که سوره ی فتح را به نمایش می گذارد، از نمونه های آثار کتاب آرایی نفیسی است که در موزه متروپولیتن نیویورک نگه داری می شود. (تصویر ۱۹)

تصویر ۱۹ : سوره فتح، کوفی قرمطی، دوره غزنویان، موزه ی متروپولیتن، نيويورك.



٤٧- خيوه از شهرهاي باستاني بر ساحل رود جیحون، در ازبکستان.

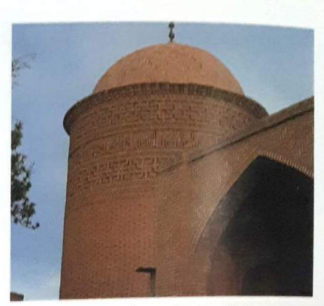
48- Mingirini

تحولات چشم گیر تناسبات خطوط انحناء دار در گروه اقلام سته، توسط ابن مقله، خوشنویس معروف این دوره و ادامه آن توسط شاگردش علی ابن هلال ابن بواب و قرآن معروفش از آن جمله است. این قرآن متعلق به سال ۱۰۰۱-۰۰،۱۳۹۰-۱۳۹۱ در بغداد کتابت شده است. عناوین با خط ثلث ومتن با خط معفق است. سر لوحه کتاب سوره فاتحه الکتاب با هفت آیه را در بردارد و شمسه ی سمت راست حاشیه، اشاره به آغاز پنجمین آیه است سوره بعدی عنوان و آیات سوره بقره را در بر دارد، این قرآن هم اکنون در کتابخانه چستربیتی و نگارخانه هنر شرقی دابلین نگهداری می شود. (تصویر ۲۰)



تصویر ۲۰: صفحه ای از قرآن مربوط به علی ابن هلال ابن بواب، سال ۱۰۰۱-۲۹۲/۱۰۰۰ کتابخانه چستربیتی، دابلین.

طرح کامل شده مسجد با صحن باز و ایوانهای ستوندار به دور آن، که در جهت قبله، به سوی حرم عمیقتر میشد، در این دوره، هنوز کاربرد داشت. از این دوره نیز تغییراتی اساسی، دربنای ساختمانها ایجاد گردید، ستونهای یکپارچه به کار نوفت؛ و به جای خشت، از آجر استفاده شد. (تصویر ۲۱)



تصویر ۲۱: گنبد آجری، مقبره چهل دختران، دوران حاکمیت آل زیار، دامغان.

از این پس، ستونها به وسیله دیواری به هم متصل شدند و هلالهای نوکدار و نیمدایرهای، بر روی ستونها به وجود آمد. در ساخت مسجد ویران شده شیراز، در سال ۲۵۸/۸۷۱، از همین ستونهای آجری، هلالهای نوکدار و سقف چوبی استفاده شده است.

در مسجد جامع اصفهان نیز، که به سال ۷۹۲-۱٤٥/۷۹۰-۱٤۳ ساخته شد کاربرد ستونهای آجری قابل توجه است. مناره در این مسجد در جهت قبله تعبیه شده است.

در ساختن عبادتگاههای کوچکتر نیز ایرانیان تحت تاثیر خاطرات خود از دوران ساسانیان بودهاند و عناصر ملی در آنها به چشم میخورد. هلالهای نوکدار آجری ساخته شده در مسجد این دوره و بر روی ستونهایی که دارای سرستون نیست از آن جمله است. امروزه هنوز خرابههای کاخ قدیمی ساسانیان با یک ایوان عظیم، در محل تیسفون قدیمی، در کنار دجله دیده میشود. گویا این بنا، در میان معماران دوره اسلامی – ایرانی دارای نفوذ بوده است. از همین بنا بود که معماران، طرح ایوان را فرا گرفتند و بلافاصله در ساختمانهای خود، به کار بستند. برخلاف دوره امویان، که طرحهای آرایشی، در تزیینات سنگی به ظهور میرسید، در دوره حاکمیت حکومت های متقارن ایرانی با استفاده از آجر از پوشش گچی جهت روبنا استفاده می گردید. در این تکنیک که از دوره ساسانیان باقی مانده بود، نوعی بدعت در طراحی دیده می شود. در ایران، فقط در تعدادی از بناهای قدیمی، می توان تاثیر سبک حکومت های متقارن را تشخیص داد. مثلاً در مسجد جامع نایین اصفهان، که در سده دهم /چهارهم بنا شده، تزیینات گیج بری دوره آل بویه به طریق کاملاً خاصی در آن به چشم می خورد. آن طور که از نتایج حفاری های نیشابور برمی آید، این سبک در منازل مسکونی آن دوره بی تاثیر نبوده و حتی تا مناطق شرقی ایران نیز، دیده می شود.

از نقاشی صدر اسلام، به جز آثار معدودی که در سوریه، عراق و ایران بدست آمده، اطلاع زیادی در دست نیست؛ ولی، همین آثار و بیران به به اندازه کافی، رونق و ارزش نقاشی و تزیینات دیواری را در این ديواري اوايل صدر اسلام مربوط به حاكميت سامانيان توسط هیات اکتشافی موزه متروپولیتن در نیشابور، سمت شرق ایران. فصل جدیدی در تاریخ صنایع اسلام گشوده شد. در فاصله ی سال های ۱۹۳۹-۱۹۳۹ ۱۳۵۸-۱۳۵۸ نمونه ای از این نقاشی ها در جند بنای مختلف پیدا شده؛ و می توان آنها را به دو گروه تقسیم کرد: گروه اول، نقاشی های یک رنگ، و گروه دوم نقاشی های که دارای رنگ های متعددند. بهترین نمونه گروه اول، محفوظ در موزه ملى بخش هنر اسلامي تهران، يک شکارچي سوار را با ليلس گرانبها، کمربند، کلاه خود، شمشیر و یک سپر مدور که با خطوط سیاه و آبرنگ ترسیم شده، نشان میدهد. روی مج چپ او یک باز شکاری و در کنار زین اسب او حیوان شکار شدهای که شاید خرگوش باشد، دیده می شود. (تصویر ۲۲) ترسیم هنرمندانه اس در حال تاخت و لباس شکارچی، ویژگی صنایع و نقاشی دوره ساسانی را به یاد میآورد؛ در حالی که بعضی از جزیبات نقاشی مانند شمشیر و کلاه خود، حاکی از تائیر صنایع آسیای میانه است. در گروه نقاشی های چند رنگ، که تقریباً به همان دوره تعلق دارد، قطعاتی از نقاشی های بزرگ پیدا شده که در آنها تصاویر انسان و شیطان، تزیینات نباتی، اشکال گلدان و نخل دیده می شود: قطعاتی که نقوش انسانی دارد، شامل: قسمت هایی از نقش سر مرد، زن، نیم تنه و لباس است. در این نقاشی ها ترکیبی از عناصر ایرانی و یونانی به خصوص عناصر یونانی در ترسیم البسه، أشکار است. رنگهایی که در این نقاشیها به کار رفته شامل رنگهای سیاه، سفید، قرمز، آبی و درجات مختلف تاریک و روشن این رنگها است. می توان از نمونه های اولیه ی این عناصر رنگی، که بعدها از خصوصیات مهم معماری اسلامی گردید، طاقچههای گچی چند رنگ، کشف شده در نیشابور، که چهار تای آنها در موزه متروپولیتن محفوظ است را، نام برد. آنها از لحاظ اندازه، مختلف هستند و نقش و تزیین هیچ یک شبیه دیگری نیست ا تردیدی ب که این طاقیچه های گچی چند رنگ، جزیی از مقرنس مایی ات که معمولاً در زیر گنبد به کار می رفته است. تزیین این طافحه های گچی، ترکیبی از نقوش طوماری و گلدان که طرحهای مخته ۰۵- کرابر. اولک و اتینکهاوزن. هنر اموی و برگ و نیم برگ نخل از آن منشعب می شود و در تزیینات این دور» عباس بیشین و ۱۵ - م.س.دیماند. راهنمای صنایع اسلامی. مرسوم بوده، شامل می شود. رنگ های مهم آن، سفید، قرمز و زرن<sup>ین</sup> بین. مر ۱۲-۲ بی برای نمایاندن زمینه و سیاه برای طرح اشکال گلدانی است.



تصویر ۲۲ : نقاشی دیواری نیشابور متعلق به سده ی هشتم/دوم، موزه ی ملي بخش هنر اسلامي، تهران.

بسیاری از حجاری ها، گچبری ها و منبت کاری های دوره حکومت مای متقارن، از نظر مطالعه اصول و مبادی صنایع اسلامی، جالب های متقارن، از نظر توجه و دارای اهمیت است. زیرا در این آثار، منشاء اشکال توریقی یا گل و بوته دار که در سده ی یازدهم/پنجم تکمیل شد، دیده می شود. صنعتگران مسلمان، از نمونههای ساسانی، عناصر تزیینی جدیدی، که از مختصات اسلوب این دوره است، به وجود . آوردند. در ایران، می توان از بهترین نمونه های سبک تزیینات، گچ بریهای زیبای مسجد نایین را نام برد که طرحهای طوماری آن، شبیه نوع اسلوب سامره است. در نایین، یک نوع طرح تزیینی برگ نخلی، وجود دارد که سطح آن پرکارتر است، این نوع تزیین، در مصر هم مشاهده می شود. ۲۰ (تصویر ۲۳) اخیراً در تاریخ گچبری اسلامی سده ی نهم و دهم/سوم وچهارم با اکتشافات و حفریات موزه متروپولیتن نیشابور در استان خراسان، شواهد مهم، جدید و دارای اهمیتی به دست آمده است. قسمت عمده تزیینات گچبری که در نیشابور پیدا شده، از چند بنا در تپه مدرسهی سبزپوشان به دست آمده است. کامل ترین قسمتهای گچبری که در یکی از ابنیه سبزپوشان پیدا شده، مقرنس ایوانی در قسمت جنوب غربی صحن حیاط و اتاق گنبد دار مجاور آن است. این قطعات، که در اصل رنگ سفید، زرد، آبی و قرمز داشته، دارای طرحهای زیبای طوماری و برگ نخلی است که بعضی از آنها، درونِ اشكال چهارگوش يا شش گوش قرار دارد. اشكال طوماري كاملاً مجردند و از هر كدام، چهار يا شش شكل ديگر منشعب می شود که معمولاً مدور و حلزونی شکل اند. در انتهای اینها، اشكال برگ نخلي است كه به انواع مختلف مي باشد؛ از جمله: آل بويه. نیم برگهایی به اسلوب ساسانی و نیم برگهای ساده بدون شکاف که روی یکدیگر قرار گرفتهاند. همچنین برگ های سه شکافه و ترکیب چند شکل برگ نخلی، که پنج عدد آن ها در شکل زير آشكار است. (تصوير ٢٤)



تصویر ۲۳ : تزیینات گچبری مسجد جامع نائین اصفهان، دوران حاکمیت آل بویه.



تصویر ۲٤ : تزیینات گچبری ازاره های تپه سبز پوشان نیشابور، دوره ی حاکمیت سامانیان، موزه ی برلین، آلمان.

۵۲- باربارا برند، هنر اسلامی، پیشین، ص ۷٤

گچ بری های نیشابور، مطالب جالب توجهی را دربارهی بقای مع بری در سنایع اسلامی، آشکار می سازد. اسلامی، آشکار می سازد. استوب ترسیم در انتهای بعضی از انشعابات، شکل سر پرنده که برگ نخل به در اسهای جستی منقار دارند، در ظروف نقره دوره ساسانی دیده می شود. از اشکال معار دارسا تزیینی دیگری که صنایع این دوره، از اسلوب ایرانی اقتباس نزیبی میدر می ساسانی است که صورت نقوش به شکل نموده، شکل روبان های ساسانی است که صورت نقوش به شکل کل نیلوفر آبی، در اتصال با اشکال پرندگان و برگ نخل دید، می شود. پرکاری هنرمندانه ی تزیینات سطوح، در تزیینات گج بری مسجد نایین نیشابور تکمیل شده است. گیج بری های نیشابور اهمیت این شهر را، که از مراکز بزرگ سفال سازی اسلامی است. مسجل نمود. (تصویر ۲۵) در این میان می توان به نمونه های کوناگون سفالینه های اسلامی اشاره نمود که تاکنون از این منطقه بدست آمده است. قديمي ترين نمونه ها بر اساس سكه ها و ساير . شواهد باستان شناسی، متعلق به اواخر قرن نهم/سوم است. آثار نیشابور، طبقه بندی سفال سایر نقاط را، که شواهدی برای تعیین تاریخ آن ها در دسترس نیست، ممکن و آسان تر می سازد.

روند سفالگری اوایل دوران اسلامی

آثار سفالی اوایل دوره اسلامی، از لحاظ شیوه ی ساخت و نوع طرح، بسیار مختلف و متنوعند. ظروف سفالی گرانقیمت ونفیس، برای ثروتمندان و درباریان؛ و نوع ارزان و ساده ی آن، برای طبقات متوسط و روستاییان ساخته می شد. این ظروف دارای ویژگی نزینی قابل توجهی بودند که خصایص صنایع اسلامی محسوب می شود لعاب کاری و میناکاری، برای اجناس نفیسی به کار می رفت، که مختص دربار و درباریان بود. از فنون دیگر سفالگران خاورمیانه می توان به نقاشی با یک یا چند رنگ قبل از لعاب دادن اشاره نمود همان طور که در مباحث قبلی گفته شد؛ طبقه بندی و تعیین تاریخ سفال اوایل دوره اسلامی ایران، به علت عدم حفاری منظم، نامعلوم بودن منبع و محل آن ها در اغلب موارد و به دلیل وجود دلال هابی که این قطعات را می فروختند و حاضر نبودند محل اکتشاف آن ها را فاش کنند، تا اندازه ای مشکل است. به طور کلی، ظروف سفالی دوره فاش کنند، تا اندازه ای مشکل است. به طور کلی، ظروف سفالی نمود: "

سفال با تزيين برجسته و لعاب يك رنگ

ظروف سفالی با لعاب یک رنگ را نیز به دو دسته می توان نفسه نمود، دسته اول عبارت است از: کوزه های بزرگ با لعاب سبز با آبی شبیه به سفال دوره ساسانی، که تزیین برجسته حاشه آن با طرح نباتی به روشی به نام فن باربوتین، انجام گرفته است ابن



تصویر ۲۵ : تزیینات گچبری، نیشابور، دوره ی سامانیان، موزه ی متروپولیتن، نیویورک.

٥٣- باربارا برند، هنر اسلامي، پيشين، ص ٧٤. تکنیک اغلب در ساختن ظروف سفالی بدون لعاب، به کار میرفت اوسته دوم، شامل: بشقاب کوچک، فنجان، بطری و طروف دیگری است؛ که تزیین برجسته قالبی با لعاب سبز دارند. طرح تزیینی این ظروف که در سامره و شوش پیدا شده، دارای اشکال هندسی، نباتی و برگ به طور شاخص است که بر روی ظروف سفالی دوره اشکانیان و ساسانیان نیز دیده می شود. ظروف کوچکی که اغلب بشقاب مانند هستند را می توان به دسته دوم متسب دانست که با لعاب زرد رنگ پوشیده شده اند این لعاب طح ظرف را طلایی جلوه می دهد و بعضی از متخصصین، آن را جلای حقیقی و برخی قوس و قزح می دانند، که البته احتمال می باشد.

# سفال با تزیین حکاکی و لعاب چند رنگ

یکی از بزرگترین گروه سفال اوایل دوره اسلامی در ایران، آن هایی است که تزیینشان حکاکی است و با لعاب سرب شفاف، پوشانیده شده اند. سفالی که این قسم تزیین را داشته باشد، به نام گرافیتو(خراشیدن) خوانده می شود که نام تجاری آن گبری است. لعاب این ظروف، کلا سبز رنگ و یا زرد طلایی است که رنگ های دیگر از قبیل سبز و قهوه ای، زرد، سبز و ارغوانی روی آن پراکنده شده است. یک گروه مشخص سفال ایران، کاسه هایی ساخته شده از گل سرخ، همراه با سطوح تزییناتی حکاکی شده، مثل اشکال پرنده، حیوان، طرح های نباتی و کتابت به خط کوفی است. این تزیینات، به صورت مشبک انجام گرفته و در زمینه، معمولاً خطوط و گاهی اشکال و طرح های نباتی دیده می شود. رنگ لعاب آن کرم، زرد و گاهی دور لبه ی آن، حاشیه ای به رنگ سبز دیده می شود. گاهی تمام صفحه وسط، از شکل یک پرنده، مثلا طاووس پوشیده شده است. اغلب ظروف سفالي، با اين خصوصيات، در ري تحت حاكميت أل بویه ساخته می شده وسابقاً به علّت شباهتی که شکل پرندگان و حیوانات روی این ظروف با آثار فلزی اواخر دوره ساسانی داشت، أن ها را به زمان ساساني نسبت مي دادند. طرح برگ نخلي، اگرچه مقتبس از صنایع ساسانی است. سلوب اواخر سده ی هشتم/ دوم و اوایل سده ی نهم اسوم را دارد. شکل، پایه و سطح صاف که گاهی دارای حلقههای مدور است. همه دال بر این است که تاریخ ساخت این ظروف، نمیتواند زودتر از سده ی نهم/سوم باشد. این نوع ظروف سفالی در سده ی نهم اسوم و شاید اواخر سده ی هشتم ادوم در نیشابور و نواحی دیگر مشرق ایران ساخته می شد.اه راه (تصویر ۲۶) سفال با طرح تزیینی حکاکی، اغلب دارای رنگ زرد قهوهای و سبز ارغوانی است که روی ظروف پراکنده شده که تقلیدی است.



تصویر ۲۱: طرح برگ نخلی، ظرف سفالی، تزیین حکاکی، سده ی هشتم-نهم/ سوم- دوم، موزه ی ملی، کویت.

۵۵- همان ص ۱ ق.
 ۵۵- اولک گرابر واتینگهاوزن، هنر اموی و عباسی، پیشین، ص ۱۷.
 ۵۵- بازبارا برند، هنر اسلامی، پیشین، ص ۱ ق.



#### هنر اسلامی سده های متأخر



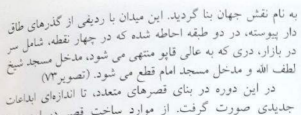
#### هنر دوران صفويان

در سال ۹۰۸/۱۵۰۲ با شروع سلطنت شاه اسماعیل در ایران، خاندانی شیعه مذهب، قدرت را به دست گرفتند. بنیانگذارش مرد مقدسی به نام شیخ صفی اردبیلی بود، که مقبره اش هم اکنون در شهر اردبیل است (تصویر ۷۲) و این سلسله به نام او خوانده می شود. تبریز به عنوان مقر حکومت جدید انتخاب گردید. متعاقب آن در اوایل سده ی شانزدهم/دهم و با حاکمیت سلسله جدید صفوی، مرکز کتاب آرایی، از خواسان به تبریز انتقال یافت به احتمال قوی، بسیاری از نسخ خطی که در اوایل سده ی شانزدهم/دهم در هرات و سایر شهرهای خراسان کتابت گشت، در تبریز مصور گردید. ۹۷

بعد از تبریز، قزوین و در اواخر سده ی شانز دهم /دهم، اصفهان مرکز حکومت می گردد که در نتیجه توجهات سخاو تمندانه شاه عباس کبیر، به عنوان یکی از درخشان ترین شهرهای شرقی نمود می بابد و در سده های هفدهم/ یازدهم، یک بار دیگر تمام انرژی و بتانسیلهای هنری کشور را در خود متمرکز می کند.

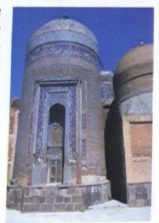
بنای شهر اصفهان، به توصیه شاه عباس، با ویژگی ایجاد باینخی مدرن صورت پذیرد. تقریباً در مرکز شهر، میدان باشکوهی پیشن، صص ۱۲۳ ۱۲۲۱.

۹۷-مهناز شایسته فر، عناصر هنر شیعی در نگارگری وکتیبه نگاری تیموریان و صفویان،

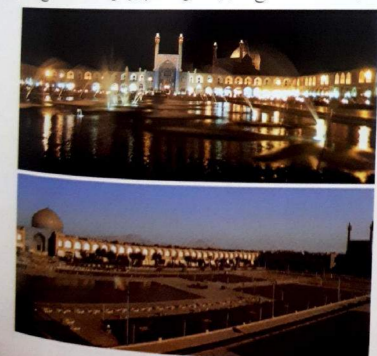


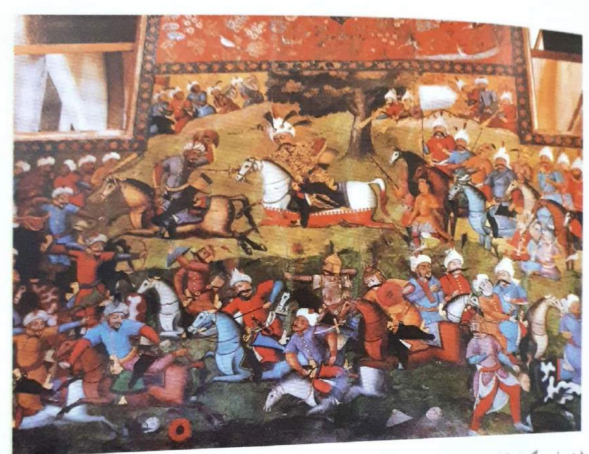
جدیدی صورت گرفت. از موارد ساخت قصر در این دوره مي توان به ساختار بيلاقي قصرها اشاره داشت كه در باغ هايي كه أنها را احاطه مي كردند، بنا مي شدند. تالار اصلي بنا، از يك سالن حتى الامكان مرتفع، با دو طبقه حجراتي، جهت سكني گزيدن. تشکیل می گردید و احیاناً طبقه سومی نیز، به عنوان تالار سر گشاده با پله های مجزا، ساخته می شد.

در تزیینات داخلی کاخ های اصفهان، به جای سفال لعاب دار تصویر ۷۲ : مقبره شیخ صفی اردبیلی، منقش، کاشی های تزیینی، که در زمان شاه عباس کبیر و هم زمان با پیدایش مکتب نقاشی اصفهان به وجود آمده بود، کاربرد یافت. در این بناها، غالباً به کمک کاشی های مربع شکل هفت رنگ، مجموعه کاملی از تصاویر پدید می آمد و در آنها بیشتر، از طرح های تصویری و صحنههای جنگ با تنوع و هماهنگی رایج در درجات رنگی متفاوت، استفاده می گردید. هر یک از رنگ ها، به وسیله بند کشی از دیگری مجزا می شد؛ و شیوه لعاب دادن، نقاشی طرح ها را به آسانی امکان پذیر می ساخت. سطوح کاشی کاری



تصویر ۷۳ : میدان نقش جهان، سده ی هفدهم/يازدهم، اصفهان.





شده این گونه کاخ ها، سطوحی مانند قصر چهل ستون اصفهان، تصویر ۷٤: نقاشی دیواری کاخ به کرات در مجموعه های عمومی در معرض نمایش گذارده شده چهلستون، اصفهان، دوره صفویه. است. در سده هجدهم/دوازدهم طرحهای کاشی کاری بناها، از عناصر کمتری برخوردار و رنگ ها نافذتر می شوند! کاشی های مستطیل شکل کوچک تر نیز، با موضوعات مصور به صورت برجسته و با لعاب نازی، در سال ۹۰۹/۱۲۰۰ کاربرد بیشتری پیدا کرد؛ و کم و بیش در پوشش سطوح دیوارها، به کار رفت. ۹۸ کنده کاری و به خصوص در درها و سقف ها استعمال یافت. در مناطق و سطوح دیگر بناها، بیشتر از نقاشی های دیواری تزیینی،

استفاده می شد. در کاخ چهلستون اصفهان، نمونه های فراوانی از این نقاشی ها، وجود دارد. (تصویر ۷٤)

از مشخصات دوره صفویه، می توان به روابط نزدیک دربار با چین و از طرف دیگر با اروپا اشاره نمود. ۹۰ در عراق که تا سال ١٠٤٨/١٦٣٨ جزو مناطق ايراني محسوب مي شد، توجه به طراحي، نزیین و کاشی کاری زیارتگاههای شیعیان، شکوفایی بیشتری پیدا کرد؛ و در نتیجه، یک بار دیگر به این سرزمین شکوه و جلال

در این دوره، بنای مقابر، که در گذشته در تکامل ابنیه، بی اندازه با اهمیت بود، هنوز هم در به وجود آوردن فرمهای جدید، گهگاه موثر واقع می شود، حتی اگر این فرم ها در اماکنی چون مقابر

۹۸- باربارا برند، هنر اسلامی، پیشین، ص

۹۹- روتین پاکباز، نقاشی ایران از دیر بازتا امروز، تهران، نشر نارستان، ١٣٧٩، صص مقدسی به نام امامزاده باشد. این گونه بناها، در غرب ایران، با ساخت یک دهلیز، اغلب به صورت بنای گنبد دار مستطیل شکل گسترش پیدا کرد. در حالی که در شرق، نوع کوشک مانند آن، که اغلب، هشت گوشه بود و طاقنماهای مسطح، رواج پیدا کرد و در بناهای باغی، که هم زمان با آنها ساخته می شد و دارای تالار مرکزی وسیعی بود، نظیر خویش را بازیافت. "

ساخت مجموعه شیخ صفی در اردبیل، با حفظ اجرای مسجد قدیمی آن، به عنوان یک مجموعه ضریح دار و با سبکی برحت، در سده ی شانزدهم/دهم شروع و در نیمه سده ی هفدهم/یازدهم به پایان رسید. ۱۱۱ از مسجد کوچک جامع – مسجد زرد – ایروان، می توان به عنوان نمونهای از مسجد گنبد دار، مربوط به سده می توان به عنوان نمونهای از مسجد گنبد دار، مربوط به سده هجدهم/دوازدهم نام برد. این مسجد از دو ایوان، با شبستان های گنبد دار که در سمت باریک یک صحن طاق دار واقع شده، تشکیل گردیده است.

دراغلب بناهای مذهبی، که در دوره صفویه بنا گردیده، از کاشی های لعاب دار منقش، استفاده شده و از نظر فنی، در مجموعه شیخ صفی اردبیل به مرحله کمال خود رسیده است. حتی در مدارس اصفهان نیز، در داخل و خارج بنا، در طاق ایوان ها، مناره ها و گنبد محراب ها با ظریف ترین تکنیک، با استفاده از کاشی لعاب دار منقش با مؤثرترین رنگ ها، خیره کننده ترین نقوش گل ها و شاخ و برگ ها استفاده شده است.

اطلاعات ما درباره صنعت چوب بری دوره صفویه، بیشتر با استفاده از مطالعه و پژوهش در زمینهی درهایی است که در مساجد ایران، ترکستان غربی و در موزه های مختلفی چون موزه کاخ گلستان تهران و مجموعهی اسلامی موزه برلین، انجام میپذیرد.

تزیینات این درها، بیشتر عبارت است از اشکال توریقی یا طرح های گل و برگ، که گاهی با اشکال حیوانات نیز توام است از نمونه های نفیس این صنعت در دوره صفویه، می توان یک جفت در، اثر علی بن صوفی، مربوط به تاریخ ۱۹۱۵/۱۵۰۹ اشاره داشت. در سده ی هفدهم و هجدهم /یازدهم و دوازدهم، صنعت چوب بری و حکاکی، رو به انحطاط نهاد. درهایی که در این دوره ساخته شده، اغلب به جای حکاکی، رنگ و نقاشی شدهاند. یک جفت دیگر، اش موزه و یک جفت دیگر، استون اصفهان بوده و می توان آنها را به نیمه اول سده ی عقدم میازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یازدهم نسبت داد. یک جفت در، موجود در موزه برلین آلمان که یا کتیبه و نقوش اسلیمی و هندسی تزیین شده از جمله نمونه های این دوره است. (تصویر ۷۵)

۱۰۰- رابرت هیلن براند، معماری اسلامی، پیشین، ص ۲۹۱. ۱۰۱-محمدیوسف کیانی، تاریخ هنر معماری ایران در دوره ی اسلامی، پیشین، صص ۱۹۷ - ۱۹۲۱. ترصیع کاری اشیاء برنجی، که در سده ی پانزدهم/نهم رو به انحطاط رفته بود، در دوره صفوی مجدداً رونق گرفت! ظروف مسی، اغلب سفیدگری میشد، تا به شکل نقره جلوه کند؛ و آهن و فولاد نیز در ساختن ظروف به کار میرفت. تزیینات این دوره، نشانه تغییر ذوق و سلیقه زمان است.

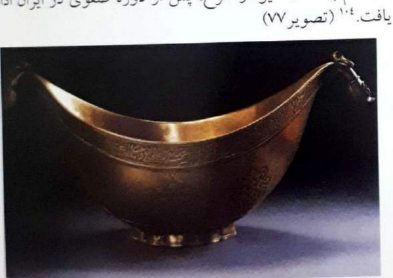
تصویر ۷۵: در با نقوش هندسی و اسلیمی ستون، اصفهان، سده ی هفدهم/ یازدهم، موزه ی برلین، آلمان،





تصوير٧٦: تزيينات خط نگاره، نقوش

گیاهی، حیوانی وانسانی، شمعدان برنجي، دوره صفوي، شانزدهم/ دهم، موزه ی ملی، دوران اسلامی، تهران.



شمعدان های برنجی دوره صفویه با طرح تزیینی برجسته کاری

فلز کاران دوره صفوی، با مهارت بسیار در استعمال آهن و

بهترین و زیباترین نوع فلزکاری دوره صفوی، از تصاویر

نگارههای سدهی شانزدهم/دهم برگرفته شده است. از این اشیاء،

فقط تعداد معدودي، باقي مانده است! فلزكاري تا سده ي هفدهم-

هجدهم با همان شیوه و طرح، پس از دوره صفوی در ایران ادامه

فولاد، قطعات بسيار نفيسي ميساختند؛ كه از نظر فني، مشابه آثار دورههای قبل است. اشیاء فولادی از قبیل: کمربند، لوحه و نشان دارای تزیینات توباز است، که گاهی با نقره یا طلا ترصیع شده

یا حکاکی شده و به شکل ستون ساخته میشدند. یکی از این ها، به تاریخ ۹۸٦/۱۵۷۸ در موزه متروپولیتن محفوظ است. خط نگاره های این گونه شمعدان ها، معمولاً نقلی است از شعر فارسی شمع و پروانه، و تزیینِ آنها، از طرح های گیاهی و طوماری، تشكيل شده كه معمولاً كليه سطوح شمعدان را فراگرفته؛ و گاهي

نيز، سطوح از هم جدا نقش شده است. (تصوير٧٦)

تصویر ۷۷: تزیین کتیبه و نقوش گیاهی جام تفال، دوره ي صفوي، مجموعه ي ساتى بيس، لندن.

صنعت سفال دوره صفوی را می توان، به دو گروه تقسیم کرد: گروه اول، سفال هایی است با اسلوب تزیینی ویژهی صفوی که در تصاویر کتابها، نگارهها، قالیها و منسوجات آن عصر دیده می شود. گروه دیگر، آنهایی است که از ظروف چینی دوره مینگ، تقلید شده است، زیرا سفال سازان ایرائی، سده ی شانزدهم/ دهم سعی داشتند. ظروف سفالی را به تقلید از ظروف چینی که مورد توجه مخصوص سلاطین صفوی بود، بسازند. شاه عباس، مقادیر زیادی ظروف چینی به ایران آورد. بالاخره در اواخر سده شانزدهم/دهم، سفال سازان ايراني، موفق شدند، ظروف نيمه چيني-ايراني بسازند اگرچه، به استحكام ظروف چيني اصل نبود، ولي غالبا نزدیک و شبیه به آن ها بود. گاهی، این تقلید به قدری خوب از

۱۰۳- باربارا برند هنر اسلامي، پيشين، ١٠٤- محمد تقي احساني، هفت هزار سال هنر فلز کاری، پیشین، ص ۱۷۹.



کار در می آمد که بسیاری از قطعات ظروف ایرانی با چینی اصل، اشتباه میشد این ظروف نیمه چینی صفوی، از لحاظ اسلوب، جنس و طرح متفاوت بودند. در زمینه طراحی و نقوش این گونه ظروف اغلب، طرح تزييني چيني، با طرح ايراني تركيب مي شدند. از نموندهای این نوع ظروف، سه بطری در موزهی متروپولیتن وجود دارد؛ که دو تای آن ها با تصویر لک لک و طرح ترنجی، به رنگهای آبی و قهوهای تزیین شدهاند. نوع تزیین این قبیل ظروف، شامل: مناظر طبیعی چینی، تصاویر حیوانات، پرندگان، شکل ابر و علایم چینی است که در ظروف دوره مینگ دیده می شود. ۱۰۰ (VA-VA , July)

در میان سفال های دوره صفوی، آن ها که دارای طرح تزیینی زرین فام هستند. مقام و جایگاه خاصی دارند! در زمان شاه عباس صنعت نقاشي ژرين فام، كه در سده ي پانزدهم/ نهم رو به انحطاط رفته بود. به وسیله سفال سازان اصفهان و سایر نقاط ایران، احیا شد بطری های گلابی شکل، با گردنه ی باریک، جام، گلدان و موزه ی برلین. آلمان. فنجان های کوچک با تکنیک زرین فام به رنگ های مختلف، از قبیل: طلایی، قهوه ای و مسی روی زمینه سفید، آبی تیره، آبی روشن و زرد تزیین می شدند. گاهی طراحیها، به قسمتها و اصلاع مختلف، تقسيم شده كه هر قسمت به رنگ هاى مختلفى، تزیین میگردید. شیوه ی تزیین این ظروف کاملاً ایرانی و با السلوب صفوی بود. طرح های تزیینی آنها، معمولاً مناظر طبیعی، پرنده. حیوان و گیاه است که به صورت انتزاعی، طراحی شده است. ۱۰۰ (تصویر ۸۰)

در دوره صفوی، عصر طلایی بافندگی، نساجی و قالی بافی یوان شروع می شود. پارچه های ابریشمی صفوی را می توان به سه ۱۰۵- بازبارا برند، مز اسلامی، بیشین. سامه ۱۸۵۰ سام ۱۸۵۰ دسته تقسیم کرد: حریر ساده، ابریشم زربفت و مخمل ابریشمی، ۱۰۹- مان، س ۱۵۹.



تصویر ۷۸ : بطری چینی ایرانی، دوره صفوی، سده ی شانزدهم، هفدهم/ دهم، يازدهم، موزه ي مترويوليتن.

تصوير ٧٩ : بالا راست، ظرف چيني ایرانی، دوره صفوی، سده ی شانزدهم-هفدهم/دهم-يازدهم، موزه ي برلين،

> تصوير ٨٠: بشقاب زرين فام، دوره صفوی، سده ی هفدهم / پاژدهم.





تصویر ۸۱: مخمل ایرانی، ذوره صفویه سده ی، شانزدهم / دهم، موزه ی متروپولیتن، نیویورک.

این پارچه ها برای البسه شاهزادگان، امرا، پرده و روپوش به کار می رفت، که اغلب از طرف پادشاهان صفوی به عنوان هدیه و خلعت به کسانی که مورد توجه بودند، داده می شد. (تصویر ۱۸) تربیز این پارچه ها، عبارت بود از: اشکال انسانی، تصویر حیوانات، برندگان و نقوش کل و گیاه. موضوع ها و مناظر، اغلب از داستان های برندگان و رزمی ایران، مانند: شاهنامه و آثار نظامی اقتباس می شد؛ و گاهی تصاویر امرای ایرانی، در حال شکار و یا در حال نشاط و سرگرمی دی باغ ها، به کار می رفت.

قالی های درباری ایرانی باقی مانده از سده ی شانودهم دهم، در زمره ی با شکوه ترین نمونه های است که تاکنون بافته شده است. طرح ها ونقوشی که در طراحی این قالی ها استفاده شده به وضوح از طرح های مربوط به هنر کتاب آرایی اواخر سده ی پانزدهم/نهم اقتباس شده اند. این قالی ها را می توان با توجه به نوع طرح طبقه بندی نمود.

ممتازترین گروه قالی ها شامل طرح های نقش ترنجی، گلدانی، (تصویر ۸۲) صحنه های شکار، صحنه های متشکل از اژدها و دیگر حیوانات و باغی می باشد.

> تصویر ۸۲: قالی با نقش گلدان، دوره صفویه، موزه ی برلین، آلمان.



Scanned by CamScanner

هنر دوران قاجاريه

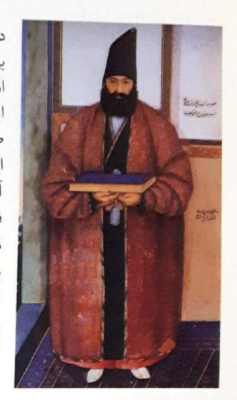
بعد از سلطنت شاه صفی، نوه شاه عباس اول، یعنی شاه عباس بعد از سلطنت بعه از معلی اش را سالها در حرم خانی گذرانده بود؛ از سال درم، که جوانی اش را سالها در حرم دوم، دوم، ۱۰۷۷/۱۲۲۱ تا ۱۰۷۷/۱۲۲۱ به حکومت رسید. او جنبه هایی از می اول را که هم نام او بود، در دولت خصابص حکومت شاه عباس اول را که هم نام او بود، در دولت معیان مقندر خویش لحاظ نمود. او همچنین سیاستی باز نسبت به نفوذ فرهنگی - هنری اروپاییان داشت و در زمینه ی لذتهای زندگی ر افراط کامل داشت. اما از این زمان به بعد ایران با هرج و مرج و حکومتهای بیکفایت و ناکارآمدی روبرو شد. در اواخر همین سده، اقتصاد کشور که تا آن زمان پیشرفت قابل توجهی داشت، رو به زوال نهاد. عامل مهم این روند، کاهش اهمیت تجارت راه ابریشم از طریق خشکی و گسترش روابط بازرگانی از راه دریا با قدرتهای اروپایی بود.<sup>۷</sup>

در سال ۱۱۳٥/۱۷۲۲ حملات سختی درگرفت. در این زمان در قندهار، میرویس، رهبر طائفهای افغان اعلام استقلال کرده و پسر او میرمحمود ایران را مورد تاخت و تاز قرار داد و اصفهان را، پس از محاصرهای که مدت هفت ماه طول کشید، تصرف کرد. به این ترتیب حکومت صفویه به پایان حکمرانی خود نزدیک میشد هر چند که تلاش یکی از اعضای طائفه سنی افشار، برای بازگرداندن مجدد شاه طهماسب دوم به قدرت، ادامه داشت. پس از مرگ نوزاد کوچک شاه و ثابت شدن اینکه شاه لیاقت ندارد، افشار خودش حکومت را در سالهای ۱۱٤٩/۱۷۳٦ به دست گرفت و نام سلطنتی نادرشاه را بر خود نهاد. نادر شاه به تهاجم خود ادامه داد و قندهار را دوباره تسخیر کرد و در سال ۱۱۵۲/۱۷۳۹ دهلی اوایل سده ی نوزدهم/سیزدهم. را غارت نمود. او سپس به حکومت مستبدانه خود ادامه داد و موزه ی هنر فوگ، کمبریج

تصویر ۸۳: تکنیک لاکی، صحنه شكار، جلد سازى، خمسه نظامى،



۱۰۷- باوبارا برند، هنر اسلامي، پيشين، 129-101



تصویر ۸۶: چهره حسین علی خان معیر الممالک ۱۰۸ توسط ابا الحسن غفاری، رنگ روغن، ۱۲۷۰/۱۸۵۳ مجموعه ی خصوصی ناصر خلیلی، لندن.

در سال ۱۱۹۰/۱۷٤۷ به قتل رسید. پس از ایجاد هرج و مرج و بی نظمی، کریم خان زند، شاهزاده فئودال فارس به قدرت رسید. او از سال ۱۱۹۳/۱۷۰۰ تا سال ۱۱۹۳/۱۷۷۹ بر قسمت پهناوری از ایران حکومت کرد. جانشیان وی بر سر کشور با آغامحمدخان، از طایفه قاجاریه، مبارزه کردند که اساس و پایه قدرتش در شمال ایران با موفقیت همراه بود و نهایتاً شکست خورد. حکومت آغامحمدخان خواجه از سال ۱۲۱۲/۱۷۹۷ توسط برادرزادهاش فتحعلی شاه، ادامه یافت، اگر چه افکار و تصورات شاه با جلال و شکوه ایران ساسانی قبل از اسلام، همنواخت بود اما مجبور گشت با عقد قرارداد ترکمن چای، ارمنستان را به روسیه واگذار کند. در اواخر دوره ی حاکمیت قاجار، نفوذ بیش از حد اروپاییان، منجر به عقد موافقتنامه انگلیسی – روسی سال ۱۳۲۵/۱۹۰۷ گردید که در آن ایران به دو منطقه نفوذ تقسیم شد. در سال ۱۳۲۵/۱۹۲۵ بر سر قاجارها توسط حکومت پهلوی که تا سال ۱۴۱۹/۱۹۷۹ بر سر قدرت بودند، بر کنار شدند.

نقاشی زیر لاکی ایران را، می توان در هنر نگارگری متأخر دوران صفویه، زندیه و قاجاریه از حدود بیست سال پیش جستجو کرد. خاستگاه نقاشی زیر لاکی همان نقاشی آبرنگ به مقیاس کوچک بر روی لایههای به هم چسب خورده ی کاغذ یا تخته و یا خمیر با پوششی از جلای شفاف است که در صحافی (جلدسازی) قاب آینه، قلمدان، جعبه ی جواهر، قابهای تختهای و درهای منقوش لاک خورده مورد استفاده قرار می گیرد.

موضوعهایی که در این نقاشیهای متداول و مورد پسند عامه بود شامل تفریح صحرایی درباریان، شکار، پیکار جانوران، مناظر طبیعی، نقوش هندسی و گیاهی و انواع اسلیمیها میشد. (تصویر ۸۳)

نقاشی لاکی در اواخر سده ی هفدهم/ یازدهم به عنوان شاخه مستقلی از نگارگری ایران پایگاه خود را مستقر ساخت، مدت دویست سال، به بالیدن ادامه دارد و در میانه سده ی سیزدهم/هفتم به اوج شکوفایی رسید. (تصویر ۸٤)

به اوج منافون یی رسید. رساور است او دوران اصولاً می توان اذعان داشت که بهترین نگاره های پس از دوران صفوی همان نقاشی های زیر لاکی است. محتملا با محمد زمان آغاز شد و علی اشرف از استادان مسلم آن بود. بیشتر ساختمان ها در دوران پادشاهی طولانی فتحعلی شاه (۱۲۱۲۱۳۱۸۷۱ ۱۷۹۲ ۱۲۹۲) بنا شد. بر پایه ی و ناصرالدین شاه (۱۸۹۵–۱۳۱۳ ۱۳۱۸ ۱۲۹۶) بنا شد. بر پایه بررسی ویژگی های این بناها و نیز مدارک موثق دیگر معلوم بررسی ویژگی های این بناها و نیز مدارک موثق دیگر معلوم گردیده که چندین مرکز تولید کاشی وجود داشته است. بدیهی است که تهران در مقام پایتختی و با توجه به شمار زیاد ابنیهی

 ۱۰۸ حسین علی خان یکی از مهم ترین اعضای حکومتی ناصر الدین شاه ودر سال های آغازین حکومت شاه بود. در میان انساب متعدد، او خزانه دار حکومتی شاه بود. چهار سال قبل از مرگش این نقاشی تهیه شده است.

۱۰۹- بارابارا برند، هنر اسلامی، پیشین، صص ۱۵۰-۱۶۹.

پروزه های معماری فتحعلی شاه شامل تعداد قابل ملاحظهای مسجد و مدرسه، مزیّن به هر دو نوع کاشیکاری معرق و هفت رنگ در پاینخت و در شهرستانها است. معرق شیوه ی به کار رفته در مدرسهی مادر شاه اصفهان، توسعه و تکامل بیشتری یافت. که اصالتاً عبارت بود از طرح نقوش هندسی با رنگ بندی زرد، فیروزه ای، سیاه و سفید، و خصوصاً بهرهگیری از نقش مایه های ستاره ای، چلیپا، خیزاییها و شطرنجیها، کتیبههای کوفی و ثلث. در مقابل آن کاشی هفت رنگ برای نقش اندازی نقوش خمیده اسلیمی و نگارِههای گل و گیاهی و شاخ و برگی به کار رفت. رنگ آبی اکثراً برای زمینه انتخاب میشد. و رنگ های زرد، فیروزهای، سبز چمنی، ارغوانی و صورتی ملایم در ترسیم نگارهها به کار می رفت. نمونه های نفیس این نوع کاشی کاری ها را می توان در کاخ گلستان تهران و کاخ سلطنت آباد (در کوهپایهی شمال تهران) مشاهده کرد. کاخ گلستان یا مجتمع ساختمانی، واقع در باغهای مرکزی تهران قدیم، هم محل دیوان و ادارات کشوری بود و هم اقامتگاه شاهان قاجاری. اما در میان سالهای ۱۸۹۲-۱۸۹۷ ۱۳۱۰ ۱۲۸۶ به امر ناصرالدین شاه نوسازی و الحاقات آن صورت گرفت که رواست کل آن مجتمع، ثمرهی سرپرستی و حمایت مالی و فکری شخص ناصرالدین شاه شمرده شود. در سالهای ۱۸۸۲ تا ۱۲۰۰/۱۸۹۷ تا ۱۲۸۶ کاشیکاری زیادی به نمای خارجی و دیوارهای باربر کاخ گلستان افزوده شد. (تصویر ۸۵) معرّق نقش اندازی شده به اشکالی هندسی و رنگهای فیروزهای، زرد، سفید و سیاه در حاشیهبندی های دور قاب درها و پنجره ها به کار رفت؛ و كاشي هفت رنگ به سهم خود سلسله قاببندهايي تزييني با نقش مضامینی چون پیکار جانوران، درفش قاجاری شیر و خورشید. یا صحنههای شکار و امور زندگی روزانه و مانند آن را آمیخته به انبوهی از گل سرخها و شاخ و برگها به وجود آورد. برخی از جذاب ترین این گونه کاشی کاری، در پوشش افریزی دهلیز بالای پلکان داخلی کاخ کاربرد داشته است، با کتیبههایی تاریخدار در میانشان، که نصب آنها را به سال ۱۳۰٤/۱۸۸۶ معین میسازد.



تصویر ۸۵: نمایی از کاخ گلستان، دوره قاجاریه، تهران.



تصویر ۸٦ : سوزن دوزی، دوره قاجاریه، موزه ی برلین، آلمان.



تصویر ۸۷: سکه های آقا محمد و فتحعلي شاه قاجار، اصفهان و تهران، ایران، ۱۲۱۱–۱۲۱۱ ۱۲۱۱–۱۲۱۰ موزه ي أشمولين، أكسفورد.

آنها از این جهت نیز اهمیت دارند که با تکنیک زیر لعابی نقش یافته اند، یعنی اسلوبی که تا آن زمان خاص سفالگری بود و ندرتا یافته است کاری به کار می رفت. نستعلیق نویسی تنها به حیطهی در تاسی در . نسخه برداری و سفالگری محدود و موقوف نماند، بلکه به سطوح سکه، ابریشم، و قاببندی های کتیبه ی روی قالی ها نیز سرایت بافت. (تصویر ۸٦) هم چنین در قلم زنی روی فلز و کنده کاری بر سنگ نیز

هنر دوران تركان عثماني

امپراطوری عثمانی در موقعیت اتصال جغرافیایی اروپا و آسیا پیشرفت و توسعه خود را آغاز نمود و از منابع و دستاوردهای هنری کشورهای شرقی و غربی امپراطوری خود، شالوده ی هنر خویش را بنا نهاد. منابع هنری شرقی آن، میراث سلجوقیان و به گونهای فرعی تر سنت ترکی آسیای مرکزی و در کنار آن، سبی تیموری و دستاوردهای هنری قاهره، بغداد و تبریز بودند منابع هنري غربي اش شامل بيزانس، دولت شهرهاي ايتاليايي، بالكان و در آخر فرانسه بوده است.

امپراطوری عثمانی در سده ی شانزدهم/دهم به بزرگ ترین افتخار خود نایل شد. پیروزی مهم سلیم اول ملقب به یاور (مهیب) بر صفویان، در چالدران در سال ۹۲۰/۱۵۱۶، مجوز تصرف موقتی تبریز را به وی داد و با این امر سلطان عثمانی به خزانه جدید جواهرات و همچنین صنعت گران دسترسی پیدا کرد. این پیروزی با شکست مملوکان در سوریه ۹۲۲/۱۵۱۹ و در مصر۹۲۳/۱۵۱۷ همراه شد، بنابراین سلطان سلیم اختیار کشورهای حوزه شرقی مدیترانه را به دست گرفت و بر دو شهر مقدس مکه و مدبته حاکمیت یافت. یادگارهایی از پیامبر اسلام حضرت محمد(ص) به شهر استانبول منتقل گردید. و این اتفاقات در زمان المنوکل خلیفه عباسی که پیش تر تحت حمایت مملوکان زندگی می کرد رخ داد. پسر سلیم، سلیمان، عنوان خلیفه را برای خویش برگزید و به موجب آن به طور تلویحی رهبری جهان اسلام سنی را بر <sup>عهده</sup> گرفت. اگرچه اواخر سده ی شانزدهم/دهم دوره ی شکوهای فرهنگی آغاز گردید، اما این شکوفایی همراه با تورم نامنی و هرج و مرج اجتماعی در آناتولی و رشد فساد در سپاء جان تاران بود. این انحطاط در سده ی هفدهم / یازدهم ادامه یافت و به طرف گوناگون امپراطوری مسیر رکود و شکست را میپیمود. در سده ی هجدهم/ دوازدهم همراه با پیشروی ارتش روسیه

دولت ضعیف عثمانی مورد تهدیدی جدی قرار گرفت. به اتفاق در سه سال شامل براندازی سلطنت در سال ۱۳٤۱/۱۹۲۲ افتاح جمهوری در سال ۱۳٤٢/۱۹۲۳ و لغو خلافت در سال ۱۳٤٢/۱۹۲۶ به دوران حکومت عثمانی پایان بخشید. ۱۳ شاخصه اصلی بناهای عثمانی، قرار گرفتن گنبد بر ساختار مربع شکل است. مساجد عثمانی از نخستین روزهای حاکمیت عثمانی شامل واحد اصلی همراه با یک رواق افزوده شده ی مناسب بوده، که با عنوان «مکان تأخیر کنندگان» معروف شده است. مسجد حاجی ازبک به سال ۷۳٤/۱۳۳۳ در ایزنیک از این

نمونه است، که تنها تزیبنات داخلی اش، مجموعه ای از لچکی های مثلثی (سه گوش) سازمان یافته ای است که در منطقه انتقالی قرار دارد با یزید اول در سال ۱٤۰۰–۸۰۳/۱۳۹۹ مسجد (جامع کیر /الوجامع) الوجامی ۱۱۱ در بروسه ۱۱۱ ساخت که به پیروی از شیوه ملجوقی فضایی بزرگ را با استفاده از تیرهای قائم چندگانه داخلی می پوشاند، و همچنین دوازده ستون که دوازده بخش دهانه، فاصله

ی میان دو ستون یا دو جزر گنبددار را جدا می کرد. دیوارهای خارجی با جفت پنجرههایی در زیر طاقها، مفصل بندی شدهاند، به گونهای که القا کننده ی تأثیری از معماری ونیز است.

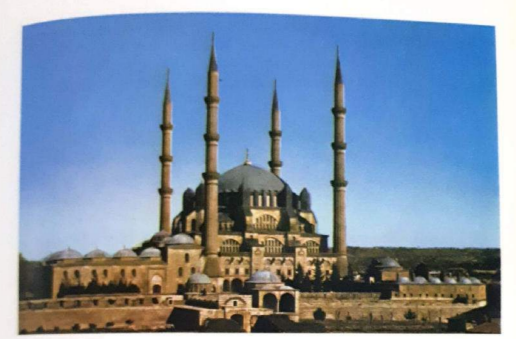
فضای داخلی مساجد سلطنتی و آرامگاههای سده ی پانزدهم/ نهم در بروسه دارای کاشیکاریهایی درخشانی است. در مسجد و آرامگاه پشیل"۱ کاشیکاری به دو روش که مکمل یکدیگر هستند کار شده است. سطوح بزرگ تر از ازارههای بلند با کاشیهای هشت ضلعی تزیین شده، آن هایی که در مسجد کار شده دارای لبههای ابی لاجوردی با حواشی کاشی سفید یا کاشیهای سبز رنگ یا سه وجهیهای (مثلثهای) فیروزهای بین آن ها است. برای بخشهای مهمتر همانند محرابهای مساجد و آرامگاهها، غرفههای سلطنتی پیشینیان و بنای یادبود سربازان گمنام، از کاشی معرق در رنگهای آبی، فیروزهای، سبز، سفید، سیاه، بنفش روشن و زرد و گاهی به عنوان زمینهای برای نقوش طلایی استفاده می شد. سطوح کاشی هفت رنگ یا معرق خشتی دارای نقوش کتیبهای و برگهای نخل و نیلوفرهای برجسته است. (تصویر۸۸) در یشیل توربو شکل طراحی محراب از اهمیت خاصی برخوردار است. یک صفحه مرکزی در زیر یک سایبان با مقرنسهای طلا کاری شده، قندیل مسجد را که در بالای یک گلدان، در کنار دو شمعدان آویزان است. به نصویر میکشد در حالی که در بالای نوارهای کتیبهای و تزیینات، که طاقچه (کاو دیوار) را احاطه کردهاند، نواری تاج مانند به صورت برگ نخلهای پر زرق و برق، با شکوه خاصی جلوه



تصویر ۸۸ : کاشی هفت رنگ، نقوش برگ نخلی ونیلوفری، بخشی از کاشی کاری معماری عثمانی.

۱۱۰- باربارا برند، هنر اسلامی، پیشین، ص۱۱۰ ۱۱۱- الوجامع که در اواخر سده ی جهاردهم/ هشتم ساخته شده نشان دهنده ی مساجدی است که دارای شبستان های ستون دار منظم و چند رواقی است که بر روی هر اطاق جهار گوشه ی گنبدی کوچک و مستقل بنا شده نور از نورگیرهای گردنی گنید به درون می تابد از این طرح در ساختن تعداد زیادی از مساجد آناتولی و اولین مسجدی که در روملی ساخته شده، استفاده گردیده است.

Pursa (بروصی یا (بروصی Bursa -۱۱۲ بروسه/ بورسه: شهری در شمال باختری ترکیه.



تصویر ۸۹: مسجد سلیمانیه، ٩٦٥/١٥٥٧، دوران حاكميت عثماني،

مسجد سلیمانیه ی استانبول، توسط سنان در سال ۹۵۵/۱۵۵۷ سا نهاده شد. حياط آن درجهت شمال غرب مسجد واقع شده، مناره ها در چهار گوشه آن سر بر آورده و ورود به مسجد از طریق یک ورودی با ابهت و موزون صورت می پذیرد. در سمت جب خمیدگی ومنحنی کوتاه یکی از دو گنبد می تواند به صورت تکیه گاه پایه گنبد مشاهده شود، وعلاوه بر آن یک برجک به فاصله هرمی به شکل یک فلفل دان، وزن یکی از چهار ستون فضای داخلی متکی بر گنبد را، خنثی می کند (تصویر ۱۸۹) در اوایل سده ی پانزدهم/نهم ظروف (اشیاء) سفالی با عنوان ظروف «میلتوس» ۱۱۱ مشهور بودند، این ظروف سفالی در آن محل قدیمی و همچنین در ایزئیک ساخته میشد. بدنه قرمز این نوع ظروف سفالی با رگههای سفید و لعاب سربی پوشش داده شده است. تزیینات اساساً بیش تر در رنگهای آبی تیره با مقداری سیاه، ارغوانی یا سبز تیره، اجرا شده است. مانند دیگر ظروف ساخته شده سده ي چهاردهم اهشتم، طرحها احتمالاً به لوحمه اي تقسیم میشوند، اما تعدادی از این نموندها (قطعه های مفاحیات نوعی تزیینات گل و بتهی چینی را نشان می دهند. (تصویر ۴۰) مشخصه ی اصلی بسیاری از آثار فلزی دوره ی عمای، سطوح بسیار تزیینی آن ها است. یکی از آثار کم نظیر این دوره پس از محمد دوم یک قندیل گنیدی شکل مجلل و نیس از ۱۱۵-Miletus جنس نقره است، که اکنون در موزه ی هنرهای اسلامی و ترکی

استانبول مربوط به حدود ۸۲٥/۱٤٦٠ نگه داري مي شود. اين چراغ در مسجد محمد فاتح پیدا شده بود. این اثر دارای شش وجه ران خورده است که به طور انبوه با گلهایی ختایی برجسته و تراش خورده است که به طور موجدار (ابری شکل) پر شدهاند، و ردیفهای خط نگارهای آیه نور (سوره نور) را منعکس میکنند. یکی از این قندیل ها در موزه برلین آلمان نگه داری می شود که دارای زمینه ای سفید با طراحی آبی رنگ و با جنس سفال می باشد. (تصویر ۹۱) خوشنویسان عثمانی به عنوان بزرگ ترین هنرمندان اواخر دوره ی اسلامی شناخته شده و سلاطین عثمانی به جهت توجه و احترام گذاشتن به محققان و هنرآموزان، سربلند و مفتخر بودند. پایهگذار این سنت یاقوت المستعصمی (وفات: ۱۹۹/۱۲۹۹) بوده است. مرد تركي كه منشي المستعصم، آخرين خليفه عباسي بود و در شش نوع خط قدیمی و سنت، مهارت کامل و استادانه داشت. تأثير او تا سدهها ادامه داشته است، از شیخ حمدا...(١٥٢٠-۱۵۲۲/۱٤۲۹ تا احمدقر حصاری (۱۵۲۱–۱۳۹۹/۱۷۲۹–۸۷۶) تا احمدقر حصاری در دوره ی سلیمان کبیر و حافظ عثمان، که در اواخر سده ی هفدهم/یازدهم، از آینده [رویدادهای آینده] احمد سوم خبر داد. از آثار این خوشنویسان می توان به اموری چون نسخهبرداری مستقیم از قرآن، طراحی کتیبه ها برای مساجد و تهیه تک ورقی ها برای جمعآوری در مرقعات (آلبومها) اشاره داشت. خطاطی شان به ویژه از نظر پویایی، تحرک و ظرافت خطوط منحنی، قوی و پر معنا است. این طغری با مضمون: سلطان مراد سوم، نزدیک به بالای طومار همراه با دعا و استمدادي كوتاه نسبت به خداوند به صورت برجسته نوشته شده است. در زیر آن کلماتی مقدماتی از یک حکم امده، که با خطوط کشتی مانند با فضایی به طور گسترده (سفینه) به صورت خط تزیینی دیوانی نوشته شده، گل های ظریف و نسبتاً طبیعت گرایانه به صورت ترکیب ویژه و خاص با تذهیب کاری انجام گرفته است. (تصویر ۹۲) عثمانی ها بیش از هر جامعه مسلمان دیگر،

تصویر ۹۱: چپ، ظرف سفالی، ایزینک، اوایل سده ی شانزدهم/دهم، موزه ی برلین، آلمان،

تصویر ۹۰ زراست، ظرف سفالی با طراحی گل و بته، نقاشی زیر لعابی، ایزینک، اقتباس طرح چینی، ۱۵۵۰–۹۲۷، موزه ی ویکتوریا و آلبرت، لندن.









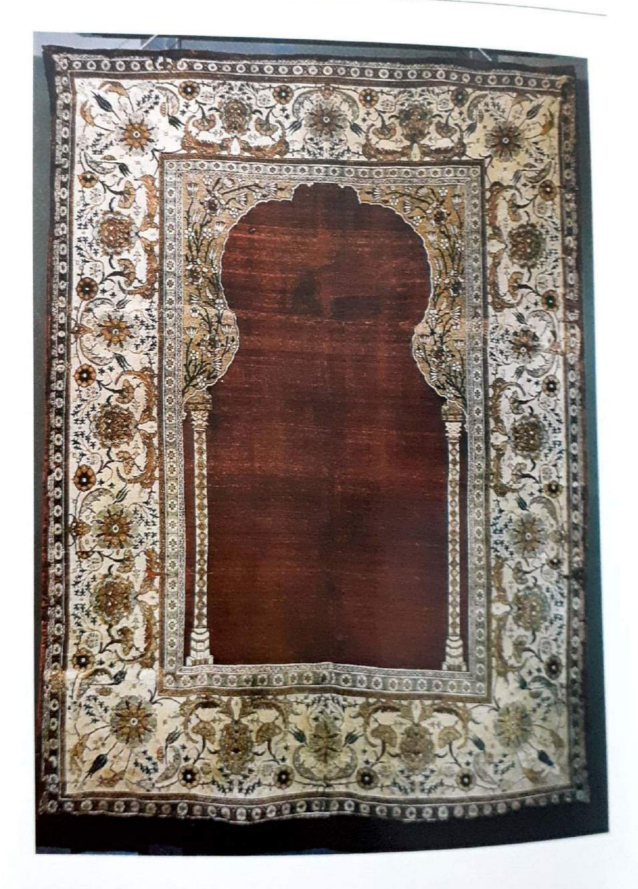
تصویر ۹۲: طغرای سلطان مراد سوم به همراه خط دیوانی در بخش انتهایی آن، استانبول، ۹۹۸/۱۵۸۹، موزه ی برلین، آلمان.

تصویر ۹۳: ردای تشریفات از جنس ابریشم و سوزن دوزی نقره ترکیه، نیمه اول سده ی هجدهم/دوازدهم، موزه ی برلین، آلمان.

رتبه و وظایف افراد را با لباس و به ویژه پوشاک سر، از هم متمایز می ساختند. شاخص ترین پوشش سر عثمانی کلاه جان نثاری است. این کلاه از جنس نمد سفید است، که روی یک نوار فلزی بر روی پیشانی قرار می گیرد و از پشت سر آویزان می شود.

پوشاک اصلی سلاطین و درباریان کفتان (قفطان) بود. کفتان (قفطان) یک ردای بلند جلو باز بود. (تصویر ۹۳)

جذاب ترین کفتانها (قفطانها) از جنس ابریشم هستند نوع جنس این کفتانها (قفطانها) از اطلس، ساتن رنگ و یا بارجهای رنگین درخشان، نام ترکی آن کمها (فارسی کیمخا (ب)، کینکوب است. صنعت قالی بافی عثمانی نیز در بخش قالیچه های نمازی از توسعه و تکامل چشم گیری برخوردار بوده است که با نقوش در طراحی های زیبا در تنوع رنگی متعدد به صورت نفس در مجموعه ها و موزه های جهان پراکنده است. یکی از آن نمونه ها قالیچه ای است که در موزه برلین آلمان نگه داری می شود (تصویر ۱۴) قالیچه ای است که در موزه برلین آلمان نگه داری می شود (تصویر ۱۴) قالیچه ای است که در موزه برلین آلمان نگه داری می شود



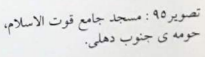
تصویر ۹٤ : چپ، قالیچه نمازی عثمانی، پشم و ابریشم ترکیه، بورسا، سده ی شانزدهم/یازدهم، موزه ی برلین، آلمان.

## هنر دوران گورکانیان هند

مغولها توسط بابر، پنجمین نسل از نوادگان تیمور، به داخل سرزمین هند هدایت شدند. نام مغول (باهجیهای گوناگون) تلفظ هندی کلمه منگول است و در نظر ساکنین هندوستان به معنای کسانی است که در آسیای مرکزی زندگی میکنند. هر چند بابر، که در آسیای مرکزی به دنیا آمده بود، خود و پدرش را ترک میدانست، اما داییهایش به واسطه مادرش از نسل چنگیز خان, از تیرهی مغولی و [در ظاهر و عملکرد بسیار] رعب آور بودند. بابر در فرغانه ۱۱ سال ۹۰۰/۱٤۹٤ و در سن ۱۱ سالگی، بعد از مرگ ناگهانی پدرش براثر سقوط یک لانهی کبوتر بر سرش، به قدرت رسید. او پایتخت اجدادی سمرقند را برای سه بار تسخیر کرد، اما قادر نبود آن را در برابر فشار ازبکها در شمال حفظ کند. با به دست آوردن پایگاهی در کابل افغانستان، او به هند یورش برد و پس از جنگ با پانیپات۱۱۰(پانی پت) در سال ۱۵۲۹م۹۳۳ دهلی را تسخیر کرد. او در اگرا۱۱۷ در ۹۳۷/۱۵۳۰ از دنیا رفت.۱۱۸ بابر خاطراتش را به زبان مادری خود، ترکی، نوشت. نسخهی مصور ترجمه فارسی این کتاب برای نوهاش اکبر تهیه شده و مانند بسیاری از آثار تاریخی هنر اسلامی به انگلیسی ترجمه شده است. این خاطرات پنجره ای است به افکار و شخصیت جذاب و گیرای بابر، که شجاعت، توانایی، پیروزی های بابر و ارزیابیهای سریع وی از مردم و علایقاش به دنیای طبیعی را به نمایش میگذارد.

نخستین اثر معماری اسلامی در شبه قاره هند در «بنهورا» ۱۱۹ پایان پور بنهره (نویله) (شرق کراچی) است، که در آن پایههای (شالوده) مسجدی با نقشه عربی به تاریخ نیمه اول سده ی هشتم/ دوم باقی مانده است. اندکی از بناهای تاریخی متعلق به قبل از سال ٥٨٨/١١٩٢ در نواحي شمال غربي اين سرزمين باقي مانده است؛ به هر حال نخستین محل اصلی و بزرگی که بیش از حمله «غوریان» ۱۲۰ساخته شد، مهر اولی ۱۲۱در حومه ی جنوبی دهلی است؛ ساختمان اصلى أن مسجد جامعي است كه «قوّت الاسلام» "" ناميد،

مىشد. (تصوير ٩٥)



## 115-Farghaneh/ Ferghana

فرغانه: ۱-شهري در جمهوري ازبكستان ۲- شهرستانی در ازبکستان ۳- بخشی از کوه های تیانشان ٤- جلگه وسیعی در خاور ازبکستان و بخشی از تاجیکستان و قرقيزستان.

## 116-Panipat

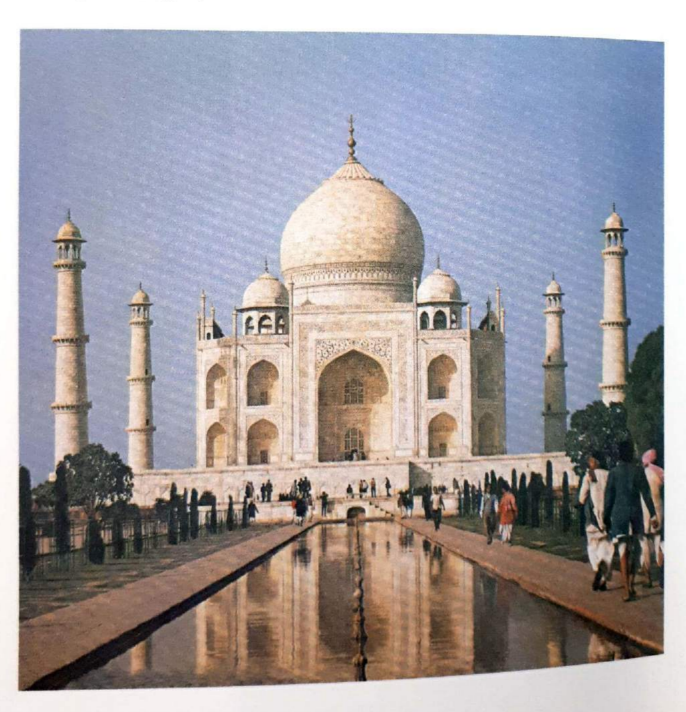
Agra - ۱۱۷ عگره ۱اکرالاکبرآباد: ازشهرهای تاريخي مند درغرب ايالت اوتارپرادش برساحل رود جمنا. ١١٨- باربادا برند، هنر اسلامي، پيشين، صص

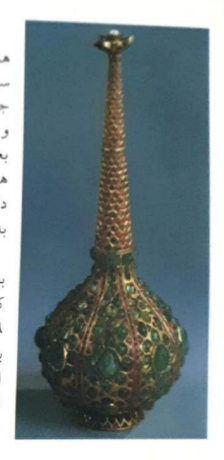
119-Banbhore 120-Ghurid/Ghurid dynasty/Churides/Churi 121-Mehrauli 122-Quvvat al-Islam



بنای تاج محل ۱۰۵۲/۱۹۳۲ شروع و در سال ۱۰۵۲/۱۹۳۷ تنای تاج محل ۱۰۵۷/۱۹۳۲ شروع و در سال ۱۰۵۷/۱۹۳۷ تکمیل گردید، نقطه اوج پیشرفت و توسعه مقابر مغولی و در واقع تمامی مقابر اسلامی است. مجموعه ی باغ، شکوه و عظمت مقیاس تمامی مقابر اسلامی است. مجموعه ی باغ، شکوه و عظمت مقیاس این بنا را، با ظرافت و زیبایی طرح، و دقت در جزئیات ترکیب این بنا را، با ظرافت و زیبایی طرح، و دقت در جزئیات ترکیب میکند و انتخاب کتیبههای قرآنی برای تزیین دروازه ورودی میکند و انتخاب کتیبههای قرآنی برای تزیین دروازه ورودی آرامگاه، آشکارا رجعتی به بهشت را متجلی میسازد. (تصویر ۹۲)

تصویر۹٦: تاج محل، مقبره همسر شاه جهان (ممتاز محل) ۱۰۵۸/۱۹٤۸، دوران حاکمیت گورکانیان هند، آگرا.





تصوير ٩٧ : گلاب پاش، طلا، نقره وقطعات مرصع كاري سنكي هند، سده ي هفدهم/ يازدهم، موزه ي ارمیتاژ، سنت پترزبورگ، روسیه.

جواهرات، سنگهای قیمتی، فلزکاری، آداب و رسوم و فرهنگ هندی، مغولها را به کاربرد قابل توجه جواهرات تشویق مینمود. سرزمین هند، جواهرات بسیاری را تولید می کرد. (تصویر ۹۷) غالباً جواهرات در قالب مبادله و معاوضه هدایا بین حاکمان و زیردستان و درگذشته در موقعیت هایی از قبیل جشن تولدهای سلطنتی و بعدها به عنوان پاداش خدمتگذاری به کار میرفت. بنابر این به همان اندازه که این هدایا ارزش مالی داشت به همان اندازه هم دارای ارزش نمادین یک پیوند یا تعهدنامه بود. یک قطعه الماس به عنوان قدردانی از همایون در سال ۹۳۳/۱۵۲۳ توسط خانوادهی «راجه ی گوالیور» ۱۲۱ در قبال محافظت آن ها درتصرف اگرا به وی اهدا شد. همایون آنرا به بابر تقدیم کرد و او فهمید که الماس متعلق به علاءالدین خلجی (۱۳۱۵-۱۲۹۳/۱۷۱۷-٦٩٦) است و ارزش آن به اندازه ارزش دو روز و نیم غذا برای تمام دنیا تخمین زده شد و او آن را به پسرش بر گرداند احتمال آن میرود که این سنگ منبعی از کوه نور "باشد و اكنون درمراسم تشريفات سلطنتي انكلستان استفاده ميشود تأثير درخشان و براق مرصع كارى صدف بر روى جوسهاى تیره به صورت کاربردی ویژه در طاقهای (سایبان های) روی مقابر یادبود مردان مقدس مشاهده می شود. برای مثال در بقعه شیخ سلیم چشتی ۱۲۱ صدف به صورت بلاکهای (ورقعهای) کوچک به کار برده شده، درحالی که در نمونهای دیگر یعنی در بقعه شیخ نظام الاولیا (وفات ۷۲٦/۱۳۲۵)که در سالهای ۱۹۰۹-۱۰۱۷-۱۰۱۸/۱٦۰۸ ساخته شد، تزیینات صدفی به صورت یک نقش و طرح توری بافت به کار رفته است. همچنین استفاده از عاج در ساخت و تزیین اشیاء کاربردی و نفیس جایگاه ویژه خود را داشته که نمونه ای از آن میزی است که تماماً از عاج ساخته شده و هم اکنون در موزه اسلامی قطر نگه داری می شود. (تصویر ۹۸) هیچ گونه نقاشی که به دستور" بابر" تهیه شده باشد شناخته نشده اما او هرات را دیده بود. او آگاهانه و با اطلاع کامل، از نقاشی بهزاد مینویسد. او شاهنامه محمد جوکی را به مالکیت خود در اورد و در زندگی آوارهوارش با یک کتابدار جنگجو همراهی میشد. زمان دقیق پیدایش مکتب مغولی در سال ۹۵۷/۱۵٤۹ هنگامی که همایون بر کابل حکومت می کرد، روی داد و میر سید علی و عبدالصمد در همان زمان به او پیوستند. این دو نقاش درباره شاه طهاسب، همایون را تحت تأثیر خود قرار داده بودند. هر دو نقاش ابتدا به همایون و بعدها به اکبر آموزش نقاشی دادند. در تابلوی 124-Raja of Gwalior که توسط عبدالصمد کشیده شد و اکنون به موزهی کاخ گلنان تهران تعلق دارد تصویری وجود دارد که در آن تصویر شاهزادهای

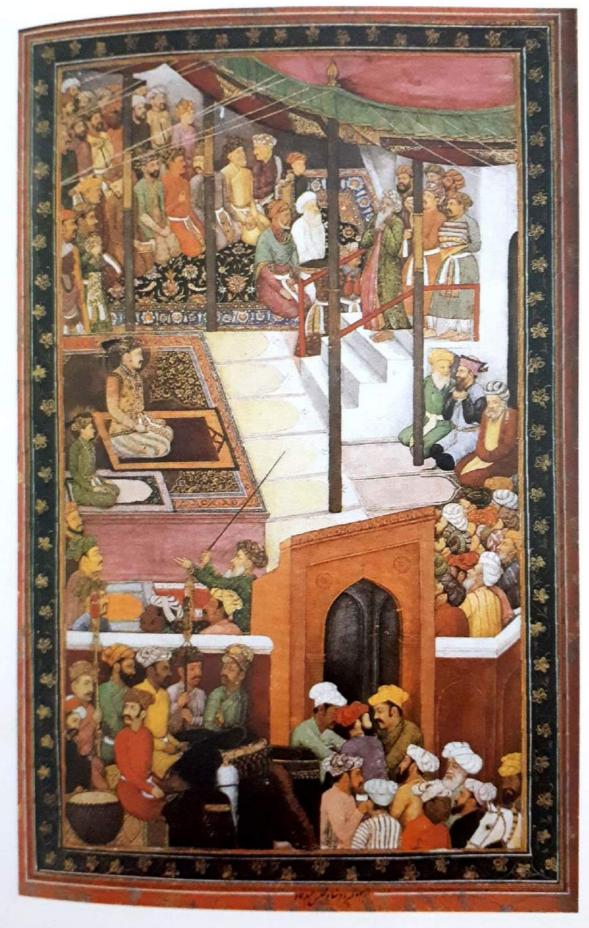
126-Shaykh Salim Chirsti

جوان را در حال اهدا یک تابلو به پدرش به تصویر می کشد. بروژه بزرگ کارگاه هنری اکبر در دهههای ۱۵۷۰-۹۹۰/۱۵۲۰ در ۹۹۰/۱۵۲۰ کارگاه هنری اکبر در دهههای باشد که هنگام استراحت در ۸۸۰ که شاید نتیجه داستانهایی باشد که هنگام استراحت در اردوی شکار برای اکبر خوانده می شد، حمزه نامه است این نسخه اردوی شکار برای اکبر خوانده می شد، حمزه نامه است این نسخه که وصفی اساطیری و افسانهای از قهرمانی ها و دلاوری های عموی پیامبر در برابر نمونههایی از بی ایمانی، شرارت و گناه است. علاوه بر مصور سازی های نسخ خطی، تعداد زیادی تصاویر تک ورقی تولید می شدند. بعضی از آنها صرفاً برای سرگرمی و تفریح بودند، اما تعدادی دیگر تصاویر شخصیتهای درباری بودند که احتمالاً به عنوان مدارک و مستندات حکومتی کاربرد داشتند. بسیاری از تصاویر به شدت تحت تأثیر سبکهای اروپایی داشتند به ویژه به شیوه ی منویه گرایی، هستند که در سده ی شیوه گرایی، هستند که در سده ی شیوه گرایی، هستند که در سده ی شیخ خطی مصور و همچنین به شکل چاپهایی جداگانه (تک نسخ خطی مصور و همچنین به شکل چاپهایی جداگانه (تک

تصویر ۹۸: میز از جنس عاج، گورکانیان هند سده های شانزدهم - هفدهم/ یازدهم - دهم، موزه ی اسلامی، قطر.



Scanned by CamScanner



تصویر ۹۹: چپ، جهانگیر شاه در حال نماز در یک مراسم عبادی، گورکانیان هند، حدود ۹۱۹/۱۲۱۰، موزه ی برلین، آلمان.

بسیاری از تصاویر منفرد برای گردآوری در آلبومها تهیه بسیاری از تصاویر در صفحات روبروی هم و یک در میان با می شدند. تصاویر در صفحات روبروی هم و یک در میان با فضاهای خالی برای اعمال خوشنویسی مورد استفاده بود. حواشی صفحات آلبومها دارای تزیینات ظلا کاری با ارزشی هستند که شامل نقش و نگارهایی از صحنههای شکار، پرندههای کوچک شامل نقش و نگارهایی از مهنده گروهی از خدمت کاران دربار پراکنده، پیکرهای اروپایی به همراه گروهی از خدمت کاران دربار و طرحهایی از خود نقاشان هستند. مسلمانان در هند می توانستند از ستی غنی و پربار در قالی باقی و تزیین منسوجات برخوردار از ستی غنی و پربار در قالی باقی و تزیین منسوجات برخوردار شده و در آن مشارکت داشته باشند. پیش از این نیز دنیای قدیم علاقهی فراوانی به وارد کردن لباسهای نازک و ظریف بنگال داشت که تولید آنها مناسب آب و هوای مرطوب محلی بود. ۱۳ کامی حکمرانان مغول یا بانوانشان با روپوشهایی از بافتههای کتانی ظریف یا ابریشم شفاف که معمولاً در لباس مسلمانان مرسوم نشان داده شدهاند.

نیست نشان داده سده الله. جامه، لباسی راحت، گشاد و آستین دار بود که انتهای آن به زانو می رسید، البته از اوایل سده ی شانزدهم/دهم این لباس از چهار نقطه تا پایین زانو بلندتر می شد"جامه چاکدار". بیش ترین نوع جامه هایی که در دربار پوشیده می شد لباس های ابریشمی ساده بودند که رنگهای در خشان و زیبای آنها، گواهی بر ابریشم بی مانند و رنگین هندی ها بود.

همچنین تزیینات پرمایه بافته ها نقش مهمی در مبله و تجهیز کردن قصرها، برای اقلام و وسایلی نظیر متکاها و روتختی ها داشت. کتان در تهیه روفرشی که بر روی قالی ها پهن می شد، کاربرد داشت و همچنین در تهیه دستمال های تشریفاتی (رومال) که جزو هدایا بود، استفاده می شد. (تصویر ۱۰۰)

قالی های بافته شده خصوصیت بومی سنت های هنری هند را نداشتند اما به احتمال قوی در دوره ی سلاطین هند تولید میشدند، ظاهراً تولید آنها در دوره ی گورگانیان مغول توسعه یافت. تصویرهای نسخههای خطی اکبر، قالیهایی را با زمینههای آبی نشان می دهند که احتمالاً از نقوش تذهیبی تأثیر گرفته و زمینه حاشیههای تکههای باقی مانده اغلب به رنگ قرمز یاقوتی هستند. تعدادی دارای نقوش اسلیمی مدور و مواج هستند اما بعضی دیگر دارای طرحهای نبعه تصویری با صحنههای شکار و فیلهای جنگی هستند که به نظر می رسد با نسخههای خطی دارای پوشش لاکی دههی ۱۹۹/۱۵۹۰ مرتبط باشند.



تصویر ۱۰۰ : راست، پارچه کتانی با موضوع باغ وشکوفه، در مجموعه قصر امبر راجستان، گورکانیان هند، موزه ی برلین، آلمان.